
http://www.millifolklor.com	 61

SOMUT VE SOMUT OLMAYAN KÜLTÜREL MİRASI  
BİRLİKTE KORUYABİLMEK

Safeguarding the Tangible and Intangible Cultural Heritage Together

Ezgi METİN BASAT*

ÖZ
Maddi kültür mirasının ‘‘durağan’’ yapısı, somut olmayan kültürel mirasın ise yaşam dinamikle-

rine göre biçimlenişi kültür koruma yaklaşımlarında birbirinden farklı sorunları beraberinde getirmiş-
tir. UNESCO tarafından hazırlanan 1989 Tavsiye Kararı’nda folklorun korunmasını ifade etmek için 
preservation (koruma) kelimesi kullanılırken, Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması Sözleş-
mesinde safeguard (bağlamında yaşatma) kelimelerinin tercih edilişi de her iki miras arasındaki farkı 
belirginleştirmesi bakımından önemlidir. Koruma yaklaşımları incelendiğinde maddi kültür “değiş-
mezlik” “sabitlik” gibi kavramlarla açıklanabilirken somut olmayan kültürel mirasın kendisini yaşatan 
insanlar ve bağlamlarla birlikte “değişim” ve “dönüşüm” geçirdiği görülmektedir. Sözü edilen bu farklı-
lıklara rağmen maddi kültürün kendisini oluşturan insanlardan ve etrafında oluşan uygulamalardan, 
somut olmayan kültürel mirasın ise kendisine yaşam alanı bulduğu maddi bağlamlardan ayrı düşünül-
mesi mümkün değildir. Buradan hareketle maddi kültürün tek başına cansız bir nesneye dönüşeceği 
somut olmayan kültürel mirasın ise kendisini oluşturan bağlamlardan ayrı korunduğunda dinamik 
yapısını kaybedeceğini söylemek mümkündür. Bu yazıda UNESCO tarafından hazırlanan 1972 Dünya 
Doğal ve Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi, 1989 Geleneksel Kültür ve Folklorun Korunması 
Tavsiye Kararı, 2003 Somut Olmayan Kültürel Miras Sözleşmesi, 2004 Yamato Deklarasyonu’ndan 
hareketle maddi kültür ve somut olmayan kültürel miras üzerine geliştirilen bütüncül koruma yakla-
şımları incelenmektedir. Bu yaklaşımlar, somut olmayan kültürel mirasın değişen bağlamı ve yeniden 
üretilişi, kent kültürü ve müzeler gibi konular üzerinden tartışılmaktadır.

Anahtar Kelimeler
UNESCO, Sözleşme, Kültürel ve Doğal Miras, Somut Olmayan Kültürel Miras, Bütüncül Koru-

ma.
ABSTRACT

“Constant” form of tangible cultural heritage and formation of intangible cultural heritage ac-
cording to life dynamics brought different problems in the approaches of protecting culture with them. 
In the 1989 Recommendation by UNESCO, while the word “preservation” is used in order to give the 
meaning of protecting folklore, in the Agreement of Protecting Intangible Cultural Heritage the word 
“safeguard” is preferred; this difference in words is significant as it signalizes the difference between 
two heritages. When protection approaches are analyzed, it is seen that material culture can be exp-
lained through the words such as “constancy” and “consistence” while intangible cultural heritage can 
“change” and “transform” with people and according to contexts. Despite these differences, it is impos-
sible to think tangible culture apart from the people that create it and practices around it, and to think 
intangible cultural heritage apart from the material contexts through which it continues. Thus, it is 
possible to say that tangible culture will transform into a dead object and intangible cultural heritage 
will lose its dynamic form when it is separated from the context that creates it. In this text, totalitarian 
protection approaches about material culture and intangible cultural heritage on the basis of 1972 Con-
vention concerning the protection of the World Cultural and Natural Heritage,1989 Recommendation 
on the Safeguarding of Traditional Culture and Folklore, 2003 Convention Safeguarding Intangible He-
ritage, 2004 Yamato Declaration, will be analyzed. These approaches are discussed through issues such 
as changing context of intangible cultural heritage and reproduction of it, city culture and museums.

Key Words
UNESCO, Convention, Natural and Cultural Heritage, Intangible Cultural Heritage, Holistic 

Safeguarding.

* 	 Gazi Üniversitesi, Türk Halk Bilimi Bölümü Doktora Öğrencisi, ezgimetinbasat@gmail.com



Millî Folklor, 2013, Yıl 25, Sayı 100

62	 http://www.millifolklor.com

Kültürü koruma ve yaşatma üze-
rine yürütülen çalışmaların ‘‘dura-
ğan’’ ve ‘‘dinamik’’ kavramları üzerine 
biçimlendikleri görülür. Söz konusu 
kavramlar, kültür mirası üzerinden 
değerlendirildiğinde somut kültür 
mirasının durağan, somut olmayan 
kültürel mirasın ise dinamik olduğu 
görülmektedir1. Bu nedenle somut 
kültür miras ile somut olmayan kül-
türel mirası koruma yaklaşımları ara-
sında belirgin farklar ortaya çıkmak-
tadır. Örneğin somut kültür miras 
içinde yer alan bir yapı kendi etrafın-
da oluşan yaşam dinamikleri ile değer-
lendirildiğinde bir öncekine göre daha 
bütüncül bir anlam kazanmaktadır. 
Bu nedenle kültür mirasının koruna-
bilmesi için her iki yapısal özelliğin bir 
arada düşünüldüğü kültür politikala-
rına gerek duyulur. Çünkü ne maddi 
kültürü, etrafında oluşan ritüellerden, 
pratiklerden, anlatma biçimlerinden, 
ne de somut olmayan kültürel mira-
sı maddi bağlamından soyutlayarak 
tam olarak kavramak mümkündür. 
Bu nedenle somut ve somut olmayan 
kültürel mirasın korunmasına yönelik 
bütünsel bir yaklaşım kültür mira-
sı açısından önemli ve gereklidir. Bu 
yazıda da UNESCO tarafından ortaya 
konan koruma yaklaşımları ve sözleş-
melerden hareketle somut ve somut 
olmayan kültürel mirasa yönelik bü-
tüncül koruma yaklaşımları tartışıla-
caktır.

1972 yılında imzalanan Dünya 
Kültürel ve Doğal Mirasın Korunması 
Sözleşmesi’nde koruma altına alınma-
sı gereken kültür mirasının kültürel 
ve doğal miras olarak iki başlık altında 
incelendiği görülür. Sözleşme metnin-
de ‘‘anıtlar, yapı toplulukları ve sitler’’ 

kültürel miras başlığı altında incele-
nir. Fiziksel ve biyolojik oluşumlardan 
veya bu tür oluşum topluluklarından 
oluşan doğal anıtlar, jeolojik fizyogra-
fik oluşumlar, hayvan ve bitki türleri-
nin yetiştiği alanlar ve doğal siteler, 
‘doğal miras’ başlığı altında yer alır. 
Metnin tamamı incelendiğinde kültü-
rün yalnızca somut alanlarına vurgu 
yapıldığı, bu somut alanlar çevresin-
de oluşan kültürel aktarımlara deği-
nilmediği dikkat çeker. 1972 yılında 
imzalanan Dünya Kültürel ve Doğal 
Mirasın Korunması Sözleşmesi’nde 
maddi ve manevi yönüyle bir bütün 
oluşturan kültüre yalnızca maddi yö-
nüyle bakılıyor olması bütüncül bir 
koruma yaklaşımına uygun değildir 
ve Sözleşme’deki koruma yaklaşımı 
sosyo-kültürel dinamikleri göz ardı 
etmektedir. Ancak 1989 Geleneksel 
Kültür ve Folklorun Korunması Tav-
siye Kararı’nda folklorun tanımını ak-
taran A maddesinde, geleneksel veya 
popüler kültür olarak değerlendirilen 
folklor, “kültürel bir topluluğun grup 
veya bireyler tarafından ifade edilen 
ve kültürel veya sosyal kimliklerini 
yansıttığı sürece beklentilerinin ifade-
si olarak kabul edilen gelenek temelli 
yaratımlarının bütünü” olarak tanım-
lanmıştır. Ayrıca tanımda “folklor ka-
lıplarının değerlerinin sözlü olarak, 
taklit yoluyla veya farklı şekillerde 
aktarıldığı vurgulanarak, folklor bi-
çimlerinin dil, edebiyat, müzik, dans, 
oyunlar, mitoloji, ritüeller, gelenekler, 
el sanatları, mimari ve diğer sanat 
dallarını içerdiği” belirtilmiştir. 1972 
Sözleşmesi’nden farklı olarak Tavsiye 
Kararı’nda yapılan tanımda “gelenek 
temelli yaratımların bütünü” ifadesi 
geçse de kararda somut ve somut ol-



Millî Folklor, 2013, Yıl 25, Sayı 100

http://www.millifolklor.com	 63

mayan kültürel mirasa bütüncül bir 
bakışla yaklaşılmadığı ve koruma 
yönteminin nasıl olması gerektiğinin 
net bir biçimde ifade edilmediği gö-
rülür. Bununla birlikte 1989 Tavsiye 
Kararı, geleneksel ve popüler kültü-
rün kimliğini belirleme, geleneksel ve 
popüler kültürün muhafazası, gele-
neksel ve popüler kültürün yaşatıla-
rak korunması, geleneksel ve popüler 
kültürün yayılması, geleneksel ve po-
püler kültürün korunması, uluslara-
rası iş birliği sağlama gibi başlıklar 
üzerinden kültürel mirasın nasıl ko-
runması gerektiğini açıklamaktadır. 
1972 Sözleşmesi’nin ve 1989 Tavsiye 
Kararı’nın ardından UNESCO’ya ta-
raf devletler tarafından 2003 ve 2005 
yıllarında imzalanan Somut Olmayan 
Kültürel Mirasın Korunması ve Kül-
türel İfadelerin Çeşitliliğinin Korun-
ması ve Geliştirilmesi Sözleşmeleri ise 
somut olmayan kültürel mirasın ko-
runmasına yönelik koruma biçimleri 
önermektedirler. 2003 yılında hazırla-
nan Somut Olmayan Kültürel Mirasın 
Korunması Sözleşmesi’nin “Tanımlar” 
başlığını taşıyan ikinci maddesinde 
somut olmayan kültürel miras,” toplu-
lukların, grupların ve kimi durumlar-
da bireylerin, kültürel miraslarının bir 
parçası olarak tanımladıkları uygula-
malar, temsiller, anlatımlar, bilgiler, 
beceriler ve bunlara ilişkin araçlar, 
gereçler ve kültürel mekânlar” olarak 
tanımlanmıştır. 1972 Sözleşmesi ve 
1989 Tavsiye Kararı’yla karşılaştırıl-
dığında Sözleşme’de daha kapsayıcı 
bir miras tanımı yapıldığı dikkat çek-
mektedir. Bütüncül bir koruma yakla-
şımı için somut kültür mirası ile somut 
olmayan kültürel mirasın farklılıkları 
ve birbirilerine olan bağlarının analizi 

oldukça önemlidir. Tavsiye kararı ve 
sözleşme metinlerindeki tanımlar göz 
önüne alındığında somut kültür “de-
ğişmezlik” “sabitlik” gibi kavramlarla 
açıklanabilirken somut olmayan kül-
türel mirasın kendisini yaşatan insan-
lar ve bağlamlarla birlikte “değişim” 
ve “dönüşüm” geçirdiği görülmektedir. 
Özlem Karakul, ‘‘Tarihi Çevrelerde 
Halk Mimarisi: Somut Olmayan Kül-
türel Mirasın Yaşama Mekânları’’ baş-
lıklı makalesinde geleneksel mimari 
ve somut olmayan kültürel miras iliş-
kisini çözümler. Karakul, geleneksel 
mimarinin somut ve somut olmayan 
kültürel değerleri bir arada kullana-
rak geleneksel bağlama göre biçimlen-
diğini söyler. Karakul’a göre bu bir-
likteliğin kavranması somut ve somut 
olmayan kültürel mirasın bütünsel ko-
runma süreçlerinde son derece önem-
lidir (Karakul: 2007, 151). Karakul’un 
somut olmayan kültürel mirasın bir-
likte korunma süreçlerine yaklaşımı 
son yıllarda pek çok akademisyenin 
de dikkatini çekmiştir. Selcan Gürça-
yır, “Somut Olmayan Kültürel Mirasın 
Korunması Sözleşmesi Üzerine Eleşti-
rel Bir Okuma” başlıklı yazısında “So-
mut olmayan kültürel mirasta “süreci” 
korumaya hedeflenen yaklaşım var-
ken somut kültür varlıklarında “sonu-
cu” korumaya odaklanan yaklaşımın, 
farklı bakış açıları ve sonuçlar doğur-
duğunu ifade eder. Gürçayır, somut 
olmayan kültürel mirasta geleneksel 
mimari tekniklerinin korunması ko-
nusunda bir bilinç aşılamaya çalışıldı-
ğını söz konusu mimari yapının nasıl 
yapıldığı, yapım sırasında usta-çırak 
ilişkisinin nasıl olduğu, deneyimin ku-
şaktan kuşağa hangi yollarla aktarıl-
dığı ve mimari yapının hangi kültürel 



Millî Folklor, 2013, Yıl 25, Sayı 100

64	 http://www.millifolklor.com

ve sosyal olayların bir parçası olduğu 
gibi bilgilerin Somut Olmayan Kül-
türel Mirasın Korunması Sözleşme-
si açısından önemli olduğunu söyler 
(Gürçayır 2011: 7) Gürçayır’dan hare-
ketle somut olmayan kültürel mirasın, 
zamanın ve mekânın özelliklerine pa-
ralel bir değişim ve dönüşüm yaşadığı 
ve bu değişimin kültürün sürdürülebi-
lirliği açısından önemli bir yerde dur-
duğunu söylemek mümkündür. 1989 
Tavsiye Kararı’nın D maddesinde yer 
alan “folklorun korunması” için kulla-
nılan “preservation” kelimesine kar-
şılık, Somut Olmayan Kültürel Mira-
sın Korunması Sözleşmesi’nde kültür 
mirasının dinamik yapısını belirtmek 
amacıyla safeguard(bağlamında ya-
şatma) kelimesinin tercih edilişi de 
her iki koruma yaklaşımı arasındaki 
farkı belirginleştirmektedir. 

“Kayıt altına alma”, “belgelenme” 
gibi koruma yöntemleri yaşam dina-
miklerine göre biçim alışları nedeniy-
le somut olmayan kültürel mirasın 
korunmasında bütüncül bir yakla-
şım sergileyememektedirler. Barbara 
Kirshenblatt-Gimblett, “Intangible 
HeritageAs Metacultural Production.” 
başlıklı yazısında somut olmayan kül-
türel mirasa yönelik koruma yaklaşı-
mından önceki folklor modelinin, bi-
lim insanlarını ve enstitüleri, geleneği 
yalnızca kayıt altına alma ve belgele-
me konusunda desteklediğini belirtir. 
Gimblett’ten aktarılacak olursa somut 
olmayan kültürel mirasta amaçlanan, 
yalnızca toplamak değil yaşayan bir 
bütün olarak tüm sistemi sürdürebil-
mektir. Somut olmayan mirasın sü-
rekliliği, sadece ürünlere değil, aynı 
zamanda insanlara, yaşam alanı ve 
sosyal dünyaları olarak anlaşılabile-

cek bütün habituslarına ve habitat-
larına da bir dikkat gerektirmektedir 
(Kirshenblatt-Gimblett 2004: 2).

Gimblett’ten hareketle somut 
olmayan kültürel mirasın korunma-
sında yaşam alanlarının, insanların 
maddi kültür ile olan bağlarının önce-
likli olduğunu söylemek mümkündür. 
Bu nedenle ateş başında dinlenen bir 
masal ile aynı masalın video kaydının 
izlenişi, kayıttaki görüntünün canlan-
dırılışı aynı masal üzerinden şekillen-
se de farklı koruma yaklaşımlarını 
temsil etmektedir. 

20-23 Ekim 2004 yılında UNES-
CO tarafından Japonya’da düzenlenen 
“Somut ve Somut Olmayan Kültürel 
Mirasın Korunması Uluslararası Kon-
feransı: Bütüncül Yaklaşımlara Doğ-
ru” başlıklı Yamato Deklarasyonu’nda 
somut olmayan kültürel mirası koru-
manın somut kültürel mirası koru-
mak kadar önemli olduğu ifade edilir. 
Bununla birlikte bildiride, otantiklik 
kavramının maddi kültürel mirastaki 
uygulamasının somut olmayan kültü-
rel mirastakinden farklı olduğu, so-
mut olmayan kültürel miras kavramı-
nın sürekli olarak yeniden yaratıldığı 
vurgulanmaktadır. Bildiride belli bir 
yere ve nesneye bağlı olmayan sayısız 
somut olmayan kültürel miras örneği 
olduğuna da dikkat çekilerek somut 
ve somut olmayan kültürel mirasın; 
süreklilik, karşılıklı fayda, pekiştiril-
me özelliklerinden hareketle kültü-
rel mirasın korunmasında bütüncül 
yaklaşımlara öncelik verilmesi gerek-
tiğine inanıldığı ifade edilmektedir. 
Bütüncül bir koruma yaklaşımında 
somut olmayan kültürel mirasın de-
ğişim ve dönüşüm süreçlerinin de 
göz önüne alınması gerekir. Buradan 



Millî Folklor, 2013, Yıl 25, Sayı 100

http://www.millifolklor.com	 65

hareketle maddi mirası korumak için 
insana ihtiyaç duyulmazken somut 
olmayan mirasın korunmasında onu 
yaratan, uygulayan insana ihtiyaç du-
yulması ikisini bir arada korumanın 
“imkânsızlığını” ortaya koyar. Çünkü 
insanlar tarafından herhangi bir yüz-
yılda yapılmış bir ürünü korumak, in-
sanlardan uzak tutarak eski formu ile 
gelecek kuşaklara taşımak anlamına 
gelirken, diğerinin insanlar olmazsa 
kendisine yaşam alanı bulamaması 
bütüncül bir koruma yaklaşımını en-
gellemektedir. 

İnsanlar ve onların yaşam alan-
larıyla birlikte korunması gereken 
somut olmayan kültürel mirasa yö-
nelik bütüncül bir koruma biçiminin 
bir anlamda somut kültür mirası da 
“geçmişten gelen” ve “sessiz” yapı-
lardan ziyade dinamik alanlara dö-
nüştüreceği söylenebilir. Nabuo Ito, 
bütüncül bir korumanın nasıl olması 
gerektiğini tartıştığı “Intangible Cul-
tural Heritage Involved in Tangible 
Cultural Heritage” başlıklı yazısın-
da somut ve somut olmayan kültürel 
mirası din açısından değerlendirir ve 
din olmasaydı dinî bir mimariden söz 
etmenin de mümkün olmayacağını 
söyler. Ito, Japonya’daki geleneksel 
ahşap mimarinin oluşum, temel pla-
nı, ölçme ünitesi, doğru açıya karar 
verme süreçlerinin ve marangozların 
yaptıkları işlerin somut olmasına rağ-
men ustalık gerektirdiği ve geleneksel 
olarak sürdürüldüğü için somut olma-
yan kültürel miras olarak değerlendi-
rilebileceğini bu nedenle her iki kültür 
mirasının birbirinden ayrılamayaca-
ğını ifade eder. Ona göre somut olma-
yan kültürel mirası somut kültürel 
mirastan ayrı düşünmek eksik bir ko-

ruma yaklaşımı olacaktır. Çünkü tek 
başlarına anıtlar, abideler, sit alanla-
rı içleri boşaltılmış yaşam izleri silin-
miş nesnelere dönüşecektir (Ito 2009: 
2-3). Ito’nun da belirttiği gibi yapılar, 
araç gereçler veya ürünler, etrafların-
daki yaşam alanları ve onları üreten 
insanlar olmadan cansızlaşacak ve 
anlamlarını yitireceklerdir. Çünkü 
yalnızca yapıların veya nesnelerin ko-
runuşu onlar etrafında oluşan yaşam 
dinamiklerini yok saymak anlamına 
gelecek ve kültürü korumaktan çok 
onu hatırlanabilen nostaljik bir ala-
na dönüştürecektir. Çünkü Yamato 
Deklarasyonu’nda da belirtildiği gibi 
somut olmayan kültürel mirasın koru-
nabilmesi için onu taşıyan insanlara 
ihtiyaç duyulmaktadır.

Mounir Bouchenaki “The Interde-
pendency of the Tangible an Intangible 
Cultural Heritage” başlıklı makalesin-
de somut kültürel miras örnekleri olan 
anıtların, tarihî şehirlerin veya kültü-
rel alanların kolay kataloglama, resto-
rasyon ve muhafaza etme yöntemleri-
ni içerdiğini, somut olmayan kültürel 
mirasın ise süreç ve pratiklere bağlı 
olarak farklı koruma yaklaşımlarını 
gerektirdiğini söyler. Bouchenaki’ye 
göre somut olmayan kültürel miras 
kırılgan, doğal, oldukça savunmasız-
dır ve onu meydana getirenler, çabuk 
değişebilen sosyal ve çevresel şartlarla 
sanatçılardır. Somut kültürel miras 
ise daha uzun yaşayan üretimlerden 
oluşur. Bouchenaki, somut ve somut 
olmayan kültürel mirasın birlikte 
korunabilmesi için üç yöntem öne-
rir. Bouchenaki, ilk olarak bütüncül 
miras yaklaşımlarında somut mira-
sın daha geniş bağlamlara yerleşti-
rilmesi gerektiğini belirtir. O’na göre 



Millî Folklor, 2013, Yıl 25, Sayı 100

66	 http://www.millifolklor.com

özellikle dinî anıtlar ve sit alanları 
söz konusu olduğunda topluluklarla 
daha yakından ilgilenmek amacıyla 
onlara ruhsal, politik, sosyal değerler 
açısından ağırlık verilmelidir. İkinci 
olarak somut olmayan kültürel mira-
sın sözlü formları arşivler, envanter-
ler, müzeler, ses veya filmler yoluyla 
kayıt altına alındığında somut özellik 
kazanabilir. Ancak bu, kabul görme-
sine rağmen somut olmayan kültürel 
miras dokümanlarını dondurmaktan 
ibarettir. Üçüncü olarak ise yetenek 
ve bilgilerin aktarımı ve destekleyici 
uygulayıcıların korunması önemlidir. 
Japon kültür politikaları içinde “Ya-
şayan Ulusal Hazinelerin Korunması” 
yaklaşımı geleneksel bilgi ve ustalığa 
sahip değerlerin korunması için değer-
li bir model olabilir (Bouchenaki 2009: 
5).

Bouchenaki’nin önerileri göz 
önünde tutularak somut olmayan kül-
türel miras ile maddi kültür mirasın 
bir arada korunması için “bağlam”ın 
ve kültürü üreten “insan”ın temel un-
surlar olarak belirlenmesi gerektiğini 
söylemek mümkündür. Çünkü somut 
olmayan kültürel miras, maddi kültür 
mirası içinde de yaşam alanı bulur. An-
cak değişen bağlamlara somut olma-
yan kültürel mirasın nasıl uyum sağ-
ladığı ve kendisini nasıl dönüştürdüğü 
sorulması gereken temel sorulardan 
biridir. Bu bakımdan somut olmayan 
kültürel mirasın zamanın dinamikleri 
içinde nasıl ve ne biçimde yerini aldı-
ğı ve değişim dönüşüm süreçlerinin 
dikkatlice izlenmesi gerekir. Bu süreç-
lerin günümüzde izlendiği temel bağ-
lamın ise kentler olduğunu söylemek 
mümkündür. Kültürün sadece köyler-
de olmadığının vurgulanması üzerine 

bakışlar kente çevrilmiş, somut ve so-
mut olmayan kültürel mirasın birlik-
te nasıl korunacağı kent bağlamında 
tartışılmaya başlanmıştır. Öcal Oğuz 
“Somut Olmayan Kültürel Mirasın 
Mekânı” başlıklı yazısında, mekânını 
kaybeden eski kültürleri eski bağlam-
larında üretmeye devam etmenin ne 
mümkün olduğunu ne de gerekli ol-
duğunu ifade eder. Oğuz’a göre geçen 
yüzyıllarda ürün, her zaman üreten ve 
üretim yerinin önünde gelmiştir. Bu 
dönem kuramları, folkloru akan bir 
ırmak gibi görüp ırmaktan alınan bir 
bardak suyun tahlil edilmesine benzer 
bir şekilde kayda geçirip kente taşıya-
rak orada tahlil ederler. Ancak eski 
kuramlara göre eski halk eski şeyler 
üretmeyince sorun ortaya çıkmaktadır. 
Teknolojinin her yere ulaşması, herke-
sin okuryazar oluşu eski köyde aranan 
ürünlerin kaybolması anlamına gelir. 
Buradan hareketle kentten köye gi-
den araştırmacılar derleme yaptıkları 
bağlamların kültürlerinin de devingen 
olduğunu fark ederler (Oğuz 2009: 97). 
Oğuz’un da belirttiği gibi folklorun de-
ğişen bağlamı ve bu bağlamda kendini 
yeniden oluşturan kültürel dinamikle-
rin incelenmesi koruma süreçleri açı-
sından büyük bir önem taşımaktadır. 
Ancak kırsal kesimlerde mevsimsel 
dönüşümlere göre kutlanan bir saya 
gezme oyununun ya da çiğdem günü 
kutlamasının kent bağlamında aynı 
etkiyi yaratması da mümkün değildir. 
Bu nedenle saya gezme ve buna ben-
zer konuları aktaran etkinliklerin kül-
türün sürdürülebilirliğinden çok onun 
hatırlatılması ve bir sonraki kuşağın 
belleğinde yer etmesi amacıyla yapıl-
dığını söylemek mümkündür. Çünkü 
mevsimsel dönüm tarihleri ve kırsal 



Millî Folklor, 2013, Yıl 25, Sayı 100

http://www.millifolklor.com	 67

yaşam arasında bağlantıları olan bu 
etkinlikler bağlamlarından uzaklaş-
tığında kurgulanmış birer etkinliğe 
dönüşmektedir. Bu nedenle somut 
ve somut olmayan kültürel mirasın 
korunma biçimleri, bağlamları ve bu 
bağlamların değişim ve dönüşümleri 
derin analizler gerektirmektedir. Çün-
kü üzerinde düşünülmeden, alanında 
uzman kişilerle tartışılmadan düzen-
lenen kültürel etkinliklerin ve güncel-
lemelerin, kültürün korunmasından 
çok ona zarar veren içselleştirilmemiş 
uygulamalara dönüştüğü söylenebilir. 

2011 yılında kabul edilen Tarihî 
Kentsel Peyzaja İlişkin Tavsiye 
Kararı’nda kent ve kent bağlamın-
daki kültürel politikalar üzerine far-
kındalık yaratıldığı görülür. Karar’da 
kentsel mirasın “ somut ve somut ol-
mayan bileşenleriyle kentsel alanların 
yaşanabilirliğini arttırmada temel bir 
kaynak oluşturduğu ve değişen kü-
resel çevrede ekonomik kalkınma ile 
sosyal uyumu pekiştirdiği” ifade edi-
lir. Bununla birlikte Karar’da kent-
leşmenin sorunları üzerinde durulur. 
“Tarihî Kentsel Peyzajın Zorlukları ve 
Fırsatları” bölümünün “kentleşme ve 
küreselleşme” alt başlığının 17. mad-
desinde Kentleşme’nin,” bir yandan, 
yaşam kalitesini ve kentsel alanların 
geleneksel özelliklerini arttıran eko-
nomik, sosyal ve kültürel fırsatlar 
sunduğunu; diğer yandan, kentlerin 
büyümesi ve nüfus yoğunluğuyla orta-
ya çıkan yönetilememiş değişimler yer 
duygusunu, kentsel yapının bütünlü-
ğünü ve toplumların kimliğini zede-
leyebildiği” vurgulanmaktadır. Somut 
ve somut olmayan mirasın birlikte 
korunması hakkında araştırmaları 
bulunan Özlem Karakul, ‘‘İbrahim-

paşa Köyü’nde Somut Olmayan Kül-
türel Miras’’ başlıklı yazısında konu 
hakkında aşağıdaki gibi bir çözümle-
me yapar. Karakul’un maddi kültürle 
ilgilenen bir disiplinden gelen araştır-
macı olarak somut olmayan kültürel 
mirasın korunmasının önemine dair 
gözlemleri çarpıcıdır.

Son yıllarda hızlı değişen koşul-
lar, küreselleşme dalgası ve turizm, 
somut olmayan kültürel mirası yok 
etmekle tehdit etmeye başlamıştır. 
Bu bağlamda, somut olmayan kültü-
rel mirası, ‘‘ender’’, ‘‘ilginç’’ ve ‘‘ulusal’’ 
bir durum olmaktan çıkarıp, yöresel 
farklılıklar gösteren gündelik yaşan-
tımızın ve yapılı çevrelerin her bir 
noktasında bulunan ve yok olma teh-
likesiyle karşı karşıya olan kültürel 
değerlerimiz olarak görmek çok önem-
lidir. Bu anlamda somut olmayan kül-
türel miras çalışmalarının her ölçekte 
kentsel ve kırsal dokuda kültürün her 
boyutuyla tartışılması gerekmektedir 
(Karakul, 2010: 39). 

Wim van Zanten, Batı Java’da 
yaşayan Baduy adı verilen bir grup 
insanın geleneksel müziklerini somut 
olmayan kültürel mirasın değişimine 
örnek olarak gösterir. Baduy’ların mü-
ziklerinin dinî sistem, bazı tarımsal 
döngüler özellikle de pirinç ekim ve 
hasat mevsimiyle bağlantılı olduğu-
nu ifade eder. Ancak küçük bir alan-
da yaşayan bu küçük grubun yinede 
modernizmden ve globalizmden kaça-
madığını, kentte pek çok eğlencede bu 
müziğin kullanıldığını belirtir. Böylece 
müzikal seslerin bütünlüklü yapısının 
bozularak kültürel düşünce kalıpları-
nın Baduy’ların ritüellerinden ayrıl-
mış olduğunu ifade eder. Zanten bu ör-
nekten hareketle makalesinde somut 



Millî Folklor, 2013, Yıl 25, Sayı 100

68	 http://www.millifolklor.com

ve somut olmayan kültürel mirasın 
birbiriyle ayrılamaz olduğunu ancak 
bu bağlantıya rağmen somut olmayan 
kültürel mirası korumada yapılan hey-
kelleri, sit alanlarını koruma yöntemi 
için kullanılan yöntemlerin kullanıla-
mayacağını ifade eder (Zanten 2009: 
3). Zanten’in örneğinden hareketle bir 
kültür mirasının kendi bağlamının dı-
şına çıktığında farklı bir biçim kazan-
dığını ve de yeni bağlamında yeni bir 
kültür ürününe evrildiğini söylemek 
mümkündür. Bu bir anlamda kültür 
mirasının içeriğini değiştirerek ken-
disini yeniden ürettiği ve bu şekilde 
kültürel sürdürülebilirliğini sağladığı 
biçiminde de değerlendirilebilir.

Günümüz dünyasında bilimsel ve 
teknolojik gelişmelerin hızlı bir biçim-
de ilerleyişi yaşam ve iletişim biçimle-
rini de değiştirmektedir. Bu değişim 
ve dönüşüm içinde kültürel miras da 
yeni biçimler kazanmakta ve bağlam-
sal değişikliklere uğramaktadır. Metin 
Ekici “Somut Olmayan Kültürel Miras 
Neden ve Nasıl Korunmalı ve Nasıl 
Müzelenmeli, Sorunlar, Çözümler ve 
Ülkelerden Örnekler” adlı yazısında 
kültürel mirasın yaratıldığı bağlamın, 
sosyal ve ekonomik yapıların nasıl ko-
runacağının önemli bir sorun olduğu-
nu ifade eder. Somut olmayan kültürel 
miras kapsamındaki yaratmaların ço-
ğunun kırsal kesimdeki bağlamlarda 
sosyo-ekonomik yapılara bağlı olarak 
oluşturulduğunu ancak bu yapıların 
hızla değiştiğini söyler. Bu nedenle 
çağdaş halk tanımlarından hareketle 
halkın hem köyde hem kentte bulun-
duğunu kabul ederek, gelenek kavra-
mının kendi içinde değişip geliştiğini 
buna bağlı olarak geleneksel bağlam-
ların dondurulmuş olmasını sağlamak 

yerine kent ortamında yeni bağlamlar, 
yani somut olmayan kültürel mirasın 
kendini sürdürülebilir kılacağı yeni 
icra yerleri oluşturulması gerekir. 
Ekici’ye göre bunun sonucunda hem 
kentlileşme olgusuna destek hem de 
somut olmayan kültürel mirasın ya-
şatılmasına yol bulunacaktır. Bu nok-
tada ortaya çıkan tek sorun ise halk 
bilgisi ürünlerinin doğasına müdahale 
edilip edilmemesi ve bunun sonucun-
da oluşacak ürünlerinin ne kadar halk 
bilgisi ürünü sayılacağıdır (Ekici 2004: 
63).

Ekici’nin de belirttiği gibi doğal 
olana yapılan müdahale halk bilgisi 
ürününün nasıl bir değişim ve dönü-
şüm geçireceğini de belirlediğinden bu 
sürecin dikkatle izlenmesi gerekmek-
tedir. Özlem Karakul, ‘‘somut ve somut 
olmayan kültürel miras ilişkilerinin 
farklı süreçler içindeki değişimlerinin 
incelenmesi ve günümüzün yaşam ko-
şulları içinde sürekliliklerinin sağla-
nabilmesinin, korunma çalışmaların-
da önemli bir sorun’’ olduğunu belirtir. 
Karakul, değişime uyum sağlayarak 
somut ve somut olmayanı dondurma-
dan sürdürebilmenin temel amaç ol-
ması gerektiğinin altını çizmektedir 
(Karakul: 2010, 41). Bununla birlikte 
somut olmayan kültür mirasının za-
man içinde farklı özellikler kazanarak 
kendilerini var ettikleri görülmekte-
dir. Bu da kültür mirasının kendisini 
bağlama göre biçimlendirişi ve yeni 
kültür alanları oluşmasıyla aynı anla-
mı taşımaktadır. Örneğin Gölge oyunu 
kahramanları, bugün bilgisayarların-
da kendi köylerini ve kentlerini kuran 
çocukların ilgisini çekmekte zorlana-
bilirler. Ancak oyun kahramanlarının 
ikili zıtlıklar, söz oyunları, dişi konu-
şan, erkek konuşan gibi temel özellik-



Millî Folklor, 2013, Yıl 25, Sayı 100

http://www.millifolklor.com	 69

leri farklı ürünlerin kahramanlarına 
hayat verebilir ve bu biçimde içselleş-
tirilmiş bir dönüşüm elde edilebilir. 
Aksi halde daha önce de dile getirildi-
ği gibi bu değişimi kültürel bir akta-
rımdan çok kültürün bir anımsatması 
olarak değerlendirmek mümkündür. 
Mounir Bouchenaki, kent bağlamında 
oluşturulan mekânlar içinde somut ve 
somut olmayan kültürel mirasın ser-
gilenmesine örnek olarak Fas’ın Ma-
rekeş şehrinde yer alan Jemaa el-Fna 
Meydanı’nı ve Filipinlerde kültürel 
peyzaj ve kültürel pratiklerin bir ara-
da oluşuna örnek teşkil eden Hudhud 
şarkı geleneğini gösterir. Bouchenaki, 
çok eski zamanlardan beri varlığını 
sürdüren ve olağanüstü bir merkez 
olan meydanın somut bir yapı oluştur-
masına rağmen şemsiyeler altındaki 
falcıların, kurutulmuş otların ve kit-
reler satan şifacıların, akrobatların, 
seyyar lokantaların, hikâye anlatıcı-
larının, yılan oynatıcılarının, müzik 
gruplarının toplanarak bu farklı bölge 
etrafında kültürel bir alan oluşturduk-
larını vurgular (Bouchenaki 2009: 4).

Türkiye’de ise somut ve somut 
olmayan kültürel mirasın bir bütün 
olarak korunmasında 1994 yılında 
UNESCO tarafından “Dünya Miras 
Kenti” unvanı alan Safranbolu, mima-
ri özellikleri, çarşısı, geleneksel tatları 
ve geleneksel el sanatlarını pazarlama 
biçimi ile Marekeş şehrinde yer alan 
Jemaa el-Fna Meydanı’ndakine ben-
zer bir örnek sergilemektedir. 

Şehirler, meydanlar ve doğal 
alanların yanı sıra özellikle kentlerde 
kültür mirasının korunduğu kurumla-
rın başında müzeler gelmektedir. Bu 
nedenle müzelerin kültür politikala-
rının da kültürel mirasa bütüncül bir 
bakışla yaklaşımları önemlidir. Özel-
likle somut olmayan kültürel mirasın 

müzelerde korunma biçimlerini göz-
den geçirmek gereklidir.Ruhi Ersoy 
“Performans Teori Bağlamında Sözlü 
Kültür Ürünlerinin Müzelenmesi So-
runu Üzerine Bazı Görüş ve Düşün-
celer” adlı yazısında bir sözlü kültür 
ürününün müze adı verilen mekânda 
sergilendiğinde o ürünün bağlamın-
dan koparılacağını, bu nedenle müze 
anlayışının değiştirilmesi gerektiği-
ni ifade eder. Ersoy’a göre âşıkların 
müzeye gelerek geleneği sergileme-
leri, bağlamdan kopuk olan bir uygu-
lamadır. Ancak âşıkların bu geleneği 
icra ettikleri bağlam olan âşık kah-
vehanelerinin birer müzeye dönüştü-
rülüp, ziyaretçilerin bu geleneği bu 
bağlamda görmeleri somut olmayan 
mirasın sergilenmesinde daha doğru 
bir yaklaşım olacaktır (Ersoy 2004: 
94). Ersoy’un tespitleri, hangi kültürel 
ürünlerin müzede sergilenebileceği, 
hangilerinin sergilenemeyeceği, han-
gi bağlamların müzeye dönüştürülüp 
dönüştürülemeyeceği bütünsel bir 
koruma yaklaşımı açısından dikkate 
değerdir. Çünkü kültür mirası sayılan 
ürünlerin camekânlar arkasında ser-
gilenişinin özellikle kültürü koruyup 
koruyamayacağı, bu yöntemin kültürü 
korumak mı yoksa onun bir parçasını 
dondurarak sergilemek mi olduğu ara-
sında fark olduğu açıktır. Ersoy’un da 
verdiği örnekten hareketle camekânda 
duran bir bağlamanın korunuşu ile bir 
âşığın sunumunun korunuşu arasında 
fark olacağı açıktır.

Tongyun Yin “Museum and The 
Safeguarding of Intangible Cultural 
Heritage” adlı makalesinde somut ol-
mayan kültürel mirasın kendi içinde 
ikiye ayrıldığını ve ilkinin sosyal ve 
doğal bağlamlar içinde yaşayan pra-
tikler olduğunu ifade eder. Tarihî ge-
lişme ve sosyal değişikliklerin bu tarz 



Millî Folklor, 2013, Yıl 25, Sayı 100

70	 http://www.millifolklor.com

somut olmayan mirası büsbütün yok 
edeceğini söyler. Yin’e göre somut ol-
mayan kültürel miras doğal ve sosyal 
bağlam içerisinde hâlâ yaşayan ve uy-
gulanan pratikleri içerir. Bu tip somut 
olmayan kültürel miras, kültürel top-
lulukların yaşamının kendi kimliğinin 
parçası ve hâlâ canlı olarak yaşayan 
kültürünün folklor formlarının ve ge-
leneksel kültürünün çağdaş ve gele-
neksel algısıdır. Bununla birlikte Yin, 
somut olmayan kültürel mirasın mü-
zelenebilmesi için ilk olarak müze ve 
güncel müze üzerinde etraflıca düşün-
mek gerektiğini ifade eder. Ona göre 
ikinci olarak, etik kodlar ve koleksi-
yonların yönetim politikası, müzelerin 
profesyonel standartlar belirlemesi ve 
müze çalışmalarının yeni bakış açıla-
rının kazanması gibi yöntemlerle so-
mut olmayan kültürel mirasın ve bazı 
kültürel toplulukların özel alanlarının 
korunmasında evrensel yaklaşımlarla 
denge sağlanmalıdır. Üçüncü olarak 
somut olmayan kültürel mirası ko-
rumak için en etkili strateji, çağdaş 
dünya ve geçmiş arasında ilişki kura-
cak yeni kültürel ifadeler için somut 
olmayan kültürel miras formlarının 
sıçrama tahtası olarak kullanılması 
gerektiğidir (Yin 2009: 4).

Yin’in önerdiği üç maddeden ha-
reketle müzelerin kültür politikala-
rını yenilemeleri ve özellikle geçmiş 
ve çağdaş dünya arasındaki ilişkinin 
iyi kurgulanmasının bütüncül bir ko-
ruma yaklaşımı açısından son derece 
önemli olduğunu söylemek mümkün-
dür. Türkiye’de ise somut olmayan 
kültürel mirasın bağlamında yaşatıl-
ması konusunda çeşitli kültür politi-
kaları oluşturulduğu görülmektedir. 
Gazi Üniversitesi Türk Halk Bilimi 
Araştırma ve Uygulama Merkezi bün-
yesinde oluşturulan Somut Olmayan 

Kültürel Miras Müzesi Etkinlikleri ve 
müze içinde yer alan yazılı-görsel ar-
şiv, Altındağ Belediyesi ve Gazi Üni-
versitesi iş birliği ile kurulanan An-
kara Somut Olmayan Kültürel Miras 
Müzesi, Ankara’nın Beypazarı ilçesin-
de kurulan Yaşayan Müze örnekleri, 
kültür mirasını hatırlatmaktan çok 
ziyaretçilerin bu mirası deneyimleye-
bilecekleri ve günlük hayatları içinde 
yer verecekleri bir alana dönüştüren 
önemli kültür mekânları olarak sayı-
labilir. Bunların yanı sıra kent mü-
zelerinin etkinlikleri, Bursa Karagöz 
Müzesinde, Karagöz yapım ve oynatım 
kursları, yerel yönetimler tarafından 
düzenlenen Hıdırellez, Çiğdem Günü 
gibi etkinliklerin de kültürel mirasın 
yaşatılmasına katkı verdikleri görül-
mektedir.

Sonuç olarak maddi kültür ve so-
mut olmayan kültürel mirası birbirin-
den ayrı düşünerek geliştirilen kültür 
koruma yaklaşımlarının bir yanıyla 
eksik olacaklarını söylemek mümkün-
dür. Yukarıda sözü edilen UNESCO 
Sözleşmeleri ve Tavsiye Kararları da 
takvimsel sırayla okunduğunda kül-
tür politikalarının süreç içerisinde tek 
yönlü bir koruma yaklaşımından bü-
tüncül bir koruma yaklaşımına doğru 
değişim gösterdikleri dikkat çekmek-
tedir. Somut olmayan kültürel mirasın 
maddi kültür içinde yaşam kazanışı 
da tek yönlü bir koruma yaklaşımı-
nın eksik olması anlamına gelmekte-
dir. Buradan hareketle tek yönlü bir 
koruma yaklaşımının kültür mirasını 
yaşatmaktan ve korumaktan çok bir 
hatırlatma sağlayacağı söylenebilir. 
Koruma yaklaşımlarındaki bu bütün-
cül yaklaşım dönüşümü sürdürülebilir 
kalkınma ilkeleri bağlamında değer-
lendirildiğinde de önem kazanmakta-
dır. UNESCO’nun son yıllarda sürdü-



Millî Folklor, 2013, Yıl 25, Sayı 100

http://www.millifolklor.com	 71

rülebilir kalkınma ilkelerinin getirdiği 
bütünsel yaklaşımlarla da ilişkili ola-
rak somut ve somut olmayan kültürel 
mirasın bir arada korunmasına ver-
diği önem açıktır. Bu nedenle kültür 
mirasının korunmasında kültürün 
“dinamik” ve “durağan” özelliklerinin 
göz önünde bulundurulurken kültür 
politikalarının “güncelleme”, “sergile-
me”, “yenileme” gibi önemli kavramlar 
üzerine kurulması ve içselleştirilmesi 
koruma yaklaşımları açısından son 
derece önemlidir. 

NOTLAR
1	 Kültürün “durağan” ve “dinamik” yönlerini 

ayrıntılı bir biçimde inceleyen çalışma için 
bkz Karakul, Özlem. “A Holistic Approach to 
Historic Environments Integrating Tangible 
and Intangible Values Case Study: İbrahim-
paşa Village in Ürgüp”, Doktora Tezi, Anka-
ra: Orta Doğu Teknik Üniversitesi, 2011.

KAYNAKÇA
Bouchenaki, Mounir. “The İnterdependency of 

the Tangible and Intangible Cultural He-
rigate” (2003). 20.11.2009. <http://www.
international.icomos.org/victoriafalls2003/
papers/2%20-%20Allocution%20Bouchenaki.
pdf>

Dünya Kültürel ve Doğal Mirasın Korunması 
Sözleşmesi.(1972) 10.11.2009. <http://www.
unesco.org.tr/dokumanlar/somutkulturelmi-
ras/somut_kulturel_miras.pdf>

Ekici, Metin. “Somut Olmayan Kültürel Miras 
Neden ve Nasıl Korunmalı Nasıl Müze-
lenmeli: Sorunlar, Çözümler, Ülkemizden 
Örnekler” Somut Olmayan Kültürel Mi-
rasın Müzelenmesi Sempozyum Bildirile-
ri içinde(Yay. Haz. M.Öcal Oğuz ve Tuba 
Saltık Özkan), Ankara: Gazi Üniversitesi 
THBMER yay: 2004.s.57-67.

Ersoy, Ruhi. ““Performans Teori” Bağlamında 
Sözlü Kültür Ürünleri’nin Müzelenmesi So-
runu Üzerine Bazı Görüş ve Düşünceler”, 
Somut Olmayan Kültürel Mirasın Müzelen-
mesi Sempozyum Bildirileri içinde(Yay. Haz. 
M. Öcal Oğuz vd), Ankara: Gazi Üniversitesi 
THBMER yay: 2004.s.57-67.

Geleneksel Kültür ve Folklorun Korunması Tav-
siye Kararı.(Çev. Yerke Özer). Somut Olma-
yan Kültürel Miras Nedir? İçinde (M. Öcal 
Oğuz), Ankara:2009.s.147-152.

Gürçayır, Selcan. “Somut Olmayan Kültürel Mi-
rasın Korunması Sözleşmesi Üzerine 	
Eleştirel Bir Okuma”, Millî Folklor 92(Kış 
2011): 5-12.

Karakul, Özlem. ‘‘Tarihi Çevrelerde Halk Mima-
risi: Somut Olmayan Kültürel Mirasın Yaşa-
ma Mekânları”, Millî Folklor 75(Güz 2007): 
151-163.

Karakul, Özlem. ‘‘İbrahimpaşa Köyü’nde So-
mut Olmayan Kültürel Miras’’ Yaşama 
Mekânları’’, Geçmişten Geleceğe Nevşehir 
Kültür ve Tarih Çalışmaları Dergisi 13(Tem-
muz 2010): 39-42

Karakul, Özlem. “A Holistic Approach to Histo-
ric Environments Integrating Tangible and 
Intangible Values Case Study: İbrahimpaşa 
Village in Ürgüp”, Doktora Tezi, Ankara: 
Orta Doğu Teknik Üniversitesi, 2011.

Kirshenblatt-Gimblett, Barbara. “Intangible He-
ritageAs Metacultural Production.” Museum 
International, Sayı 56, 2004: 1-15.

Nobuo, Ito.“Intangible Cultural Heritage In-
volved in Tangible Cultural Heritage”, 
(2003)15.11.2009 < http://www.internati-
onal.icomos.org/victoriafalls2003/papers/
A3-2%20-%20Ito.pdf >

Oğuz, M. Öcal. “Somut Olmayan Kültürel Mira-
sın Mekânı”, Somut Olmayan Kültürel Miras 
Nedir?, Ankara: Geleneksel Yayıncılık, 2009: 
93-99.

Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması 
Sözleşmesi.(Çev. M. Öcal Oğuz, Yeliz Özay 
ve Pulat Tacar). Milli Folklor 65 (Bahar 
2005): 163-171.

Tarihî Kentsel Peyzaja İlişkin Tavsiye Kara-
rı.(Çev. M.Öcal Oğuz, Sema Dinçer, Yeliz 
Özay) (2011) 29.11.2013, <http://www.unes-
co.org.tr/resimler/PeyzajTavsiyeKarari.pdf>,

Wan Zanten, Wim. “Towards A Programme For 
Safeguarding Living Culture: Using the Po-
wer of Creativity.” (2004) 20.11.2009 <http://
wvzant27.home.xs4all.nl/Wim%20van%20
Zanten%20paper%20ICH%20Beijing%20
2004-11-16.pdf>

Yin, Tongyun. “Museum and Safeguarding 
of Intangible Cultural Heritage,(2006) 
20.11.2009. < http://museumstudies.si.edu/
safeguarding_intangible.pdf.>

Yamato Declaration on Integrated Approaches 
for Safeguarding Tangible and Intangib-
le Cultural Heritage.(2004). 15.11.2009. 
<http://www.bunka.go.jp/kokusaibunka/
bunkazaihogo/pdf/nara_YAMATO_e.pdf>


