
 

DOI: 10.58242/millifolklor.1176594 

http://www.millifolklor.com  37  
 

ORTAOYUNU TEKERLEMELERİNDE ANLATI GÖSTERİ BİRLİKTELİĞİ* 
 

Narrative and Performance Coexistence in Tongue Twister of Ortaoyunu 

 

Doç. Dr. Ezgi METİN BASAT** 

 
ÖZ 

“Anlatı” ve “temsil” kavramları, metinsel incelemelerde üzerlerinde sıklıkla durulan kavramlar olarak 
karşımıza çıkar. Sözü edilen bu kavramlar gösterimsel olan ile anlatısal olanın temel dinamiklerini tartışmak 

için farklı disiplinler tarafından kullanılmıştır. Bu makalede, geleneksel Türk tiyatrosu türlerinden biri olan 

ortaoyunu içinde anlatının konumlanma biçimleri incelenecektir. Ortaoyunu, parçalı ve açık biçim yapısıyla 
tiyatral bir alanın tüm özelliklerini taşır; bu yönüyle söyleşimsel özelliklidir. Oyunlar içinde yer alan tekerle-

me bölümleri performatif bir gösteri içine anlatının konumlandırılması açısından dikkat çekicidir. Bu bölüm, 

Kavuklu’nun sözdeki ustalığını seyirciye aktarmak için anlattığı olağanüstü unsurları da içine alan bölümüdür. 
Bu nedenle performatif bir yapı içinde anlatısal olan ve gösterimsel olanın birlikteliğini anlamak açısından 

önemlidir. Oyunların fasıl kısımlarından önce yer alan tekerleme bölümünde, Kavuklu’nun anısı Pişekâr’ın 

şaşırarak tepki verdiği diyaloglarla desteklenerek anlatılır. Bütün bu sıradışılığın sonunda Kavuklu’nun, 
başından geçen bir olayı değil gördüğü bir rüyayı anlattığı ortaya çıkar. Bu haliyle Kavuklu, performansın 

içine bir anlatı yerleştirmiş olur. Burada imgeselin alanına ilişkin olan rüya anlatısı, fasıldan bağımsız bir olay 

örgüsünün performans içine yerleştirilmesinde oldukça işlevseldir. Olağanüstü özellikler ile kurgulanan bu 
anlatı oyuncunun; oynayan kişiden, anlatıcıya dönüşümünü sağlayarak “diegesis” ve “mimesis kavramlarını 

bir araya getirir. Söz konusu bu özellikler hem performansa hem anlatıya dayalı ortaoyunu metinlerinin çok-

sesli ya da söyleşimsel bir yapısı olduğunu göstermesi açısından önemle göz önünde bulundurulmalıdır. Söz 
konusu birlikteliğin irdelenmesi geleneksel tiyatronun derin yapısını ve işleyişini kavramak bakımından önem 

arz etmektedir. Örneğin, tekerleme kısmında artık ortaoyunu sahnesi performatif özelliğinden sıyrılarak 

Kavuklu’nun anlatıcısı olduğu yeni bir bağlama dönüşür. Böylece oyun içinde iç içe geçen iki ayrı zaman ve 
mekân ortaya çıkar. Bunlardan ilki oyunsal olana diğeri ise anlatısal olana ilişkindir. Öyleyse ortaoyunu tür 

olarak performans içinde oyun kişilerinin değiştiği, anlatı ve gösterim arasında etkileşen bir tür olarak karşı-
mıza çıkar. Böylece katmanlı ve yenilenebilir bir özellik kazanır. Bu, onun hem sözün hem de gösterimin 

dinamikleriyle kendini yenilemesine olanak tanır. Bu özelliklerin geleneksel Türk tiyatrosunun yapısal çö-

zümlemesinde çağdaş ve geleneksel olanı bir araya getirmede de kayda değer bir işleve sahip olduğu söylene-
bilir. Anlatının bir rüya oluşu, anlatıcının yeteneğine bağlı olarak olağanüstülüğün sınırlarını zorlamayı sağlar 

ve aynı zamanda anlatıdan yeniden performansa dönüşü kolaylaştırır. Bu çalışmada tekerlemeleri incelenen 

ortaoyunu örnekleri Cevdet Kudret tarafından derlenmiş ortaoyunu metinlerinden seçilmiştir. Tekerleme 
bölümü araştırmacılar tarafından ortaoyunu türünün en önemli bölümü olarak kabul edilmektedir. Söz konusu 

bölümler bir anlatı oluşturduğu ve uzun oldukları için çalışmada konuyu aktaracak oyun örnekleri özetlenerek 

verilmiştir. Çalışmanın sınırlılığı açısından tüm oyun örnekleri tekrara düşmemek için çalışmada yer almamış-

tır.  

Anahtar Kelimeler  

Anlatı, gösteri, geleneksel Türk tiyatrosu, tekerleme, ortaoyunu. 

 

ABSTRACT 

 The concepts of "narrative" and "demonstration" appear as basic concepts in textual studies. These 
concepts have been used by different disciplines to discuss the basic dynamics of the demonstrative and the 

narrative. In this article, the positioning of the narrative in the ortaoyunu, which is one of the traditional 

Turkish theater genres, will be examined. Ortaoyunu carries all the characteristics of a theatrical space with its 
fragmented and open format. The tongue twister in the plays are remarkable in terms of positioning the narra-

tive in a performative show. This section is the section that includes the extraordinary elements that Kavuklu 

tells in order to convey her verbal mastery to the audience. For this reason, it is important to understand the 
coexistence of the narrative and the demonstrative in a performative structure. In the tongue twister section, 

which takes place before the chapters of the plays, Kavuklu's memory is told, supported by dialogues to which 

Pişekar reacts with surprise. At the end of all this extraordinariness, it turns out that Kavuklu is not telling 
about an event that happened to her, but about a dream she saw. As such, Kavuklu inserts a narrative into the 

*     Geliş tarihi: 17 Eylül 2022 - Kabul tarihi: 19 Şubat 2023 

       Metin Basat, Ezgi. “Ortaoyunu Tekerlemelerinde Anlatı Gösteri Birlikteliği” Millî Folklor 137 (Bahar 

2023): 37-47 

**   Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Türk Halk    

Edebiyatı ABD.  Öğretim Üyesi, ezgimetinbasat@gmail.com, ORCID ID: 0000-0002-4909-7558. 

http://www.millifolklor.com/


 

Millî Folklor, 2023, Yıl 35, Cilt 18, Sayı 137 

 

 

38  http://www.millifolklor.com 

 

performance. Here, the dream narrative is highly functional in embedding a plot-independent plot into the 

performance. This narrative player, which is constructed with extraordinary features; brings together the 

concepts of "diegesis" and "mimesis" by transforming the actor from the actor to the narrator. These features 
are noteworthy in that they show that the drama texts are based on both performance and narrative. Examina-

tion of this unity is remarkable in terms of producing new forms on the structure of traditional theatre. In the 

tongue twister, the ortaoyunu scene is no longer performative and turns into a new context in which Kavuklu 
is the narrator. Thus, two different times and places emerge in the game. The first of these belongs to the 

playful and the other to the narrative. From this point of view, the middle game as a genre emerges as a genre 

with dynamics between the narrative and the demonstration, in which the characters of the play change within 
the performance. Thus, it gains a layered and renewable feature. This allows it to renew itself with the dynam-

ics of both speech and display. It can be said that these features have a remarkable function in bringing the 

contemporary and traditional together in the structural analysis of traditional Turkish theatre. The fact that the 

narrative is a dream allows to push the limits of the extraordinary, depending on the talent of the narrator, and 

also facilitates the return from the narrative to the performance. In this study, the examples of ortaoyunu 

whose tongue twister were examined were selected from the texts compiled by Cevdet Kudret. The tongue 
twister section is accepted by the researchers as the most important part of the ortaoyunu. Since the sections in 

question form a narrative and are long, the examples of games that will convey the subject are summarized in 

the study. In terms of the limitation of the study, all game examples were not included in the study to avoid 
repetition.  

Keywords  

Narrative, performance, traditional Turkish theatre, tongue twister, ortaoyunu. 
 

Giriş 

Sanatsal bir türün yapısal özelliği incelenirken öncelikli olarak, bu türün anlatım ve 

gösterimsel tavrı üzerinden bir tartışma yürütmek önemlidir. Anlatısal ve gösterimsel 

olan arasındaki tavrın sanat eserini belirleme biçimi ise Platon ve Aristoteles’in taklit 

üzerine yürüttükleri tartışmalarla temellenir. Örneğin Batılı anlamda konvansiyonel 

tiyatronun klasik dramatik yapısı, bu iki tavır içinden mimetik olana yönelmiş ve die-

getik olanı dramın dışında tutmuştur. Bunun yanı sıra Brechtyen tiyatro diegetik olana 

sahnede yeniden yer açarak yöntemsel bir değişiklik oluşturmuştur. Aristoteles’in Poe-

tika’da belirlediği “süreklilik”, “birlik” ve “bütünlük” ilkelerinin bu iki kavram arasın-

daki yarığı belirlediği açıktır. Bütün bunların yanında geleneksel tiyatronun bir türü 

olan ortaoyunu ise mimetik ve diegetik olanın dönüşümlü bir biçimde sahneye gelmesi 

açısından dikkat çekicidir. Bu nedenle geleneksel tiyatro içinde ortaoyununu yalnızca 

gösterimsel özellikleri ile değil aynı zamanda anlatısal özellikleriyle birlikte değerlen-

dirmek gerekir.  

Ortaoyununun “Giriş”, “Muhavere (arzbar ve tekerleme)”, “Fasıl” ve “Bitiş” ol-

mak üzere dört bölümden oluşması, oyunların epizotik bir yapı taşıdığını gösterir. Bu 

nedenle bölümler arasında oyuncunun ve oyunun dinamiği değişir ve dönüşür. Oyunun 

dans ve müzikle başlaması, arkasından oyuncuların gelişi ve farklı tiplerin sahnede yer 

alışları, göstermeci bir yapının baskınlığına işaret eder. Oyunların muhavere bölümünde 

yer alan tekerleme bölümü ise bu çalışmanın odak noktasını oluşturur. Çalışmada ortao-

yunu tekerlemelerinin seçilme nedeni, sözü edilen bölümde, Kavuklu’nun söz ustalığını 

aktarması için alan açılması, anlatısal ve gösterimsel olanın birlikte ilerleyişidir. Bu 

bölümde Kavuklu hem oyuncu hem anlatıcı olarak sahnede yer alarak dikkat çekici bir 

oyunculuk sergilemekte ve oyunun yapısal özelliğini belirginleştirmektedir. Bu nedenle 

çalışmada, gösterimsel ve anlatısal özelliklerinden hareketle ortaoyununun yapısı irde-

lenmekte ve oyunlara bütüncül bir yaklaşım sağlanması gerektiği vurgulanmaktadır. 

Ortaoyununun tekerleme bölümünde Kavuklu’nun anlattığı rüya, anlatının akışını değiş-

tirir ve oyuncunun dönüşümünü sağlar. Bu dinamikler üzerinden ortaoyununun anlatı ve 

gösterim arasındaki biçimini incelemek, söylem alanını keşfetmek ve türe özgü bir 



 

Millî Folklor, 2023, Yıl 35, Cilt 18, Sayı 137 

 

http://www.millifolklor.com  39  
 

çözümleme yapmak önemlidir. Böylece ortaoyununun hem bir gösterim hem de bir 

anlatı biçimi olduğu görülecektir. Oyunun baş kişisi Kavuklu’nun hem oyuncu ve hem 

de anlatıcı arasında gidiş gelişleri, anlatının bir deneyim sunma çabası içindeyken bunu 

bir rüya olarak sonlandırışı, oyunun dinamiklerini biçimlendirir. 

Estetik bir alan içinde insan etkinliğini anlatmak için kullanılan sanat kavramının 

18. yüzyıldan sonra ikiye ayrıldığı görülür. Larry Shiner, bu ayrımı bir tarafta güzel 

sanatlar kategorisi olan resim, şiir, heykelcilik, mimarlık, müzik olarak ifade eder. Bir 

diğer tarafta ise zanaat ve popüler sanatlar yani ayakkabıcılık, nakışçılık, hikâye anlatı-

cılığı, popüler şarkılar vb. türlerin konumlandığını söyler. Bu yüzyıldan itibaren artık 

güzel sanatlar esin ve deha ile ilgilidir ve bunlar incelmiş zevkler yaratarak kendi kendi-

lerini amaç olarak sunan şeylerdir. Ancak zanaatların ve popüler sanatların icrası için 

becerinin ve kuralların varlığı yeterlidir. Bunların hedefi sırf kullanım değeri sunma ya 

da değerlendirmekten ibarettir. 18. yüzyılda sanatçı güzel sanat eserlerinin yaratıcısıy-

ken zanaatçı sadece faydalı ya da eğlenceli şeyler yapan birisi olarak görülür (2018: 23-

24). Shiner’in zanaat ve sanat arasındaki ayrımı üzerinden değerlendirildiğinde ortaoyu-

nu ağırlıklı olarak zanaat özelliği taşımaktadır. Sözlü bir eğitimden geçiş; oyunun, de-

neyim yoluyla öğrenilmesi, “esin” yerine tekrarlar içinde kendini var edişi onu, sanatsal 

bir alanın uzağında göstermektedir. Ancak, Brecht’in epik tiyatro düşüncesi ile anlatının 

oyun içindeki konumu zanaat ve sanat arasında yer alan hikâye anlatıcılığını yeniden 

konumlamış ve sonrasındaki tiyatro çalışmalarını etkilemiştir. Bu nedenle ortaoyunu 

tiyatral özelliklerinin içinde anlatı formunu koruyan ve buna göre biçimlenen ve söyle-

mini dönüştüren bir tür olarak yeniden değerlendirilmelidir. Sözü edilen bu özellikleriy-

le ortaoyunu gerek zanaat gerek tiyatral bir özellik göstererek “zanaatın performansı” 

biçiminde incelenebilir. Bu anlamda Nazım Öney Olcaytu’nun “Devlet Arşivlerinde Bir 

Keşif: Halkevleri Dönemi ve Ortaoyunu Külliyatına Katkılar” başlıklı makalesinde 

incelediği 10 Eylül 1890 tarihli belge dikkat çekicidir. Olcaytu’dan aktarılan belgede 

“Galata bölgesindeki sepetçi esnafının geleneksel usta ve çırak çıkarma adetlerini icra 

etmek üzere Silahtarağa mesiresine gidip orada üç gün kalarak ortaoyunu oynayacakla-

rından, talep ettikleri ruhsatın kendilerine verilmesinde sakınca görülmediği” ifade 

edilmektedir (2021: 18). Olcaytu, söz konusu yazısında, bu belgeden hareketle ortaoyu-

nunun mesleğin icrasını kolaylaştıracak bir rol tekniği olup olmadığını tartışır. Ona göre 

ortaoyunu kollarında görev alan pek çok oyuncunun, esnaf ve zanaatkarlar arasından 

çıkıyor oluşu da dikkat çekicidir. Ortaoyunu dağarcığında yer alan Kunduracı, Berber, 

Eczacı, Terzi, Yazıcı gibi temsillerin bu gibi usta-çırak çıkarma adetlerinden doğması ve 

kuşaktan kuşağa aktarılması yoluyla bir meslek ritüelinden bir temsile dönüşmesi müm-

kün olabilir (Olcaytu 2021: 19). Olcaytu’nun tespit ettiği belge üzerinden cevap aradığı 

sorular ortaoyununu yapısal ve içerik incelemeleri açısından oldukça değerlidir. Burada, 

bir meslek adayının çıraklıktan ustalığa evrildiği sürecin bir bölümü olduğu kabul edi-

lirse, ortaoyunu, esnafın ve zanaatkarların deneyimlerini içeren bir performans biçimin-

de yorumlanabilir. Bir başka ifadeyle folklorik tiyatro örneği olan ortaoyunu, hem “za-

naatın tiyatralliği” hem de “tiyatronun tiyatralliği” olarak değerlendirilebilir. Gösterim-

sel ve anlatısal olanı kullanışı, oyun içine söz ustalığını kanıtlayan bir anlatı eklemesi 

sözü edilen birlikteliği yorumlamak açısından dikkat çekicidir. 

Diegesis-mimesis ve sanat-zanaat kavramları arasında ortaoyunun konumuna ba-

kıldığında genel özellikleriyle mimetik tavrın ağır bastığı açıktır. Taklit üzerine biçim-

lenmiş ve usta-çırak ilişkisi içinde ilerleyen bu oyunlar, göstermeci ve açık biçim bir 

yöntemle sahnelenirler. Oyunlar yazılı bir metne dayanmadan kişileştirmeye başvurur-

lar. Bunun yanı sıra eklemli ve organik bir bütünlüğü olmayan aksiyona az önem veren 

http://www.millifolklor.com/


 

Millî Folklor, 2023, Yıl 35, Cilt 18, Sayı 137 

 

40  http://www.millifolklor.com 

 

epizotlardan oluşurlar (And 2007:17). Sözü edilen bu özellikler ortaoyununun anlatısal 

olandan ziyade gösterimsel bir yapıda olduğunu belirtir. Oyun bölümleri öndeyiş, söy-

leşme (arzbar ve tekerleme), fasıl ve bitiş biçiminde bir sıradüzen takip etmektedir. 

Burada genel olarak olay örgüsü ile karşılaşılan bölüm fasıldır. Bir anlatı etrafında belir-

li tiplerle ortaya çıkan olaylar fasıl bölümünün sonunda çözümlenir ve başlangıç aşama-

sına dönülür. Ancak bu bölümler içerisinde oyunların tekerleme bölümleri anlatısal 

olanın sahnede yer alışı açısından önemlidir. Burada anlatısallık söylemsellikle karışır. 

Bu bölümlerde mimetik baskınlığın kenara çekildiği ve anlatının yeniden sahneye gel-

diği görülür. Burası artık mimetik özelliğin geride tutulduğu, Kavuklu’nun hikâyesinin 

dinlenildiği diegetik bir alan olarak karşımıza çıkar. Böylece ortaoyununda diegetik ve 

mimetik dönüşümlü dinamik bir yapıyla karşılaşılır. Bütünsel bir bakışla oyunda diya-

log ve taklit baskın olmakla birlikte tekerleme bölümü aracılığıyla bir hikâye anlatımı 

oyunun içine yerleştirerek yapıyı çiftilleştirir. Tekerleme bölümü, diyalog üzerine sürdü-

rülen bir yapı gibi görünse de oyuncuların diyalog ve monolog arasında, başka bir ifa-

deyle, gösterimsel ve anlatısal olan arasında konumlamasına izin verir. Oyuncu bu bö-

lümde performansı yavaşlatarak bir anlatıcı olur ve böylece mimetik alanla ile diegetik 

alan kesişmiş olur. Tekerleme bölümünün yer aldığı söyleşme bölümü And’ın ifade 

ettiği gibi “oyunun en ustalık isteyen bölümüdür” Burada Kavuklu Pişekar’a başından 

geçmiş gerçeküstü olağandışı bir öykü anlatır. Pişekar da bu olayı gerçekmiş gibi dinler. 

Ancak sonunda bu olayın bir rüya olduğu anlaşılır (2007: 59). Ortaoyununun muhavere 

kısmında yer alan tekerleme bölümünde gerçek olması mümkün olmayan bir olay, ger-

çek gibi gösterilerek anlatılır. Nihal Türkmen’e göre oyunlardaki tekerleme bölümü, 

Doğu toplumlarının hikâyecilik geleneğine bağlanır. Ortaoyunundaki tekerlemeyi her 

zaman Kavuklu yapar ve hemen her defasında bunun bir rüya olduğunu aktararak bölü-

mü tamamlar (1971: 21). Selim Nüzhet Gerçek’e göre de tekerleme bölümü Kavuklu ve 

Pişekar arasındaki muhavereden sonra anlatılan uzunca bir tür monologdur. Burada 

olmayacak bir olay ya da durum olmuş gibi gösterilerek karşısındakini inandırmak 

amaçlanır. Oyuncu tüm yeteneklerini kullanır. Oyunun başarısı bu etkiye bağlıdır ve 

seyirciler tekerlemede eğlenilirse oyun bölümündeki taklitlerdeki bazı aksaklıkların 

seyirciler tarafından hoş karşılanabilir (2021: 113). 

Ahmet Rasim’e göre muhavere bölümü Kavuklu ve Pişekar’ın çatışmasından olu-

şur ve bu bölümde bilip de bilmemezliğe vermek, görüp görmemezliğe vermek oyunun 

söylemsel özellikleri arasındadır. Bölümün tekerleme kısmında ise Kavuklu Pişekâr’ı 

uğraştırarak, oyuna fantastik ve monolog özellikler katan bir hikâye ile bölümü tamam-

lar (1997: 43). Benzer biçimde Rasim, “Bir Ortaoyunu Tekerlemesi” başlıklı yazısında 

tekerleme bölümünün monolog tekniğine sahip kıssahanlıktan geçtiğini ifade eder 

(1997: 100). Rasim’den hareketle ortaoyunu içine yerleştirilen bu monolog ağırlıklı 

bölümlerde anlatıcının öne çıktığı, gösterimsel alana anlatısal bir biçimin yerleştirilerek 

tür içinde bir dönüşüm sağlandığını söylemek mümkündür. 

Ortaoyunu hem bir zanaat hem de bir sanat eseri olarak kabul edilirse her iki türün 

benzer mimetik ve diegetik özelliklerini birleştirdiği görülür. Burada zanaatkarın üretti-

ği ile sanatçının taklidi arasındaki ilişkiye hikâye anlatıcılığı formunun yerleştirilmesi, 

taklit ve anlatıyı bir araya getirir ve kendine özgü bir form oluşturur. Hatırlanacağı gibi 

Platon’a göre biçimlerin hakikat ile ilişkisi, “Tanrı’nın yarattığı”, “zanaatkarın ürettiği” 

ve “sanatçının taklit ettiği” biçimde üçe ayrılır. Platon bu ayrımı, Devlet adlı eserinde 

sedir örneği üzerinden açıklar. Ona göre üç ayrı sedir vardır. Gerçek olan sediri Tanrı 

dışında kimse yaratmaz. Bununla birlikte bir de marangozun ve ressamın sediri vardır. 

Tanrı, keyfi istediği için sediri bu şekilde yaratmıştır. Bu gerçek sedirdir ve tektir. Bu-



 

Millî Folklor, 2023, Yıl 35, Cilt 18, Sayı 137 

 

http://www.millifolklor.com  41  
 

nun yanında marangoz ise bir sedir işçisidir. Ancak ressam hakiki sedire benzeyen üre-

timi taklit eden kişidir. Bu nedenle taklit denilen şey gerçeğe oldukça uzaktır (2016: 

380-382). Aristoteles de benzer biçimde sanatın taklit yoluyla ortaya çıktığını ifade 

eder. Ancak Aristoteles için taklit bir ihtiyaçtır. Ona göre şiir sanatı genel olarak varlı-

ğını insan doğasında temellenen iki temel nedene borçludur. Bunlardan birisi taklit 

içtepisidir. İnsanlar bilgilerini taklit yoluyla elde ederler. İkincisi ise bütün taklit ürünle-

ri karşısında duyulan hoşlanmadır. Sanat yapıtları karşısındaki yaşantılarımız bunu 

kanıtlar (2012: 17). Rene Girard, Aristoteles’in “insanın öykünmeye eğilimli olma” 

özelliğini mimetik arzu kavramıyla toplumsal bir alana taşır. Ona göre, insanların arzu-

ları, model olarak alınan başka birinin arzusuna öykünülmesinden doğar. Öykünme ve 

öğrenme birbirinden ayrılamazlar. Mimetik arzu, insanı insan yapan hiç yoktan yaratıl-

mayacak kendi kimliğimizi oluşturma olanağı veren şeydir. Böylece insanı uyum sağ-

lamaya yetenekli kılan, insana kendi öz kültürüne katılması için bilmek zorunda olduğu 

her şeyi öğrenme olanağı veren bir özelliğe sahiptir ve insan bunu icat etmez, kopya 

eder (2010: 49-50). Buradan hareketle ortaoyunu hem bir tiyatro türü hem de bir zanaat 

oyunu olarak değerlendirilirse her ikisinde de mimetik arzunun öne çıktığı görülür. 

Oyunlar daha önceki oyunların taklidinden oluşarak folklorik bir tiyatro türü ortaya 

çıkarmaktadır. Bunun yanında bir zanaat olarak kabul edildiğinde de deneyime dayalı 

öğrenme biçimi mimetik arzu kavramıyla uyumlu görünmektedir. Ortaoyunu eylem 

üzerine değil söyleşme üzerine kurulmuş bir tiyatrodur. Bununla birlikte ortaoyunun 

karakteristik özelliklerinden biri taklit kavramının temel performans tekniği olarak öne 

çıkmasıdır. Ortaoyununda diğer geleneksel tiyatro türlerinde olduğu gibi başlıca çatışma 

ve kişileştirme yöntemi olan taklit, “bir oyunun taklidi” ve “insanların, hayvanların ve 

nesnelerin taklidi” (And 1983: 16) olarak iki katmanda karşımıza çıkar. Böylece genel 

olarak Türk tiyatrosu özel olarak ortaoyunu düşünüldüğünde, taklidin hem eylemlerin 

hem varlıkların taklidi olarak gösterimi biçimlendiği görülür. Buradan hareketle ortao-

yununda mimesis tavrının baskın olduğunu söylemek mümkündür. Bu durum, oyunların 

giriş kısmında da ayrıca vurgulanır. Oyunun açılışını yapan Pişekâr’ın “Efendim, Çivi 

Baskını Oyunu’nun taklidini aldım. Çal da oyun başlasın” şeklindeki girişi seyirciye 

daha en baştan bir taklitle karşı karşıya olunduğunu belirtir. Oyundaki mimetik özelliğin 

anlatıyla birleştiği nokta ise ortaoyununun farklı bir yanını ortaya çıkarır. Aristoteles’in 

ifade ettiği gibi taklit araçlarıyla nesneler farklı olarak taklit edilebilirler. Bunlardan 

birisi de hikâye etme yoludur. Hikâye etme ya Homeros’un yaptığı gibi bir başka kişi 

adına ya da kendi üzerinden kendi adına gerçekleşebilir (2012:18). Ortaoyunun tekerle-

me kısmında ise taklit artık hikâye etme aracını kullanır. Burada oyunun tiyatral özelliği 

yerini anlatıya bırakır ve Pişekar’ın da yardımıyla Kavuklu oyuncudan bir anlatıcıya 

dönüşür. 

Ortaoyunu ve Oyuncu 

Ortaoyunu göstermeci bir tiyatro türüdür. Burada gösterilenin bir oyun, içinde bu-

lunulan mekânın da oyun yeri olduğu seyirciye hissettirilir. Bununla birlikte seyircinin 

dikkati sürekli olarak tüm bunların bir oyun olduğu vurgusundadır. Rolü biten oyuncu-

lar seyircinin gözünden saklanmazlar, oyun yerinin bir yanına çekilip otururlar. Oyun 

sırasında zaman zaman seyirciye seslenirler. Oyuncular temsil ettikleri kişilere benze-

meye birtakım duyguları yaşatmaya çalışmaz o kişileri ve kişilerin duygularını temsil 

ederler. Bu tarz bir tiyatroda seyirciler olaylara ve kişilere duygusal yönden bağlanıp 

kendilerini kaptırmazlar (Kudret 2007: 87).  

Ortaoyunu, sözlü geleneğin taklit ve anlatı formlarını kullanırken yalnızca oyunla-

rın metinlerine değil oynama biçimine ve oyunculara da dinamiklik katar. Oyunun baş-

http://www.millifolklor.com/


 

Millî Folklor, 2023, Yıl 35, Cilt 18, Sayı 137 

 

42  http://www.millifolklor.com 

 

langıcından itibaren iki arkadaş arasındaki diyaloglar üzerinden ilerleyen metinde, oyu-

nun baş kişilerinden Kavuklu, tekerleme bölümünde hem oyuncu hem de bir anlatıcı 

olarak karşımıza çıkar. Örneğin oyunların fasıl bölümünde farklı tiplerin de sahneye 

dahil olduğu bir olay örgüsü vardır. Cevdet Kudret, ortaoyunundaki fasılların basit birer 

konu üzerine kurulu olduğunu ve bunların birçoğunda aynı dolantılar içinde aynı olayla-

rın tekrarlandığını, olay zincirinin sade oluşuna karşılık söze olabildiğince geniş yer 

verildiğini ifade eder. Bu nedenle ortaoyunu eylem üzerine değil diyalog üzerine kurul-

muş bir tiyatrodur (2007: 91) Tekerlemelerde ise olaylar canlandırılmaz anlatılır. Bu 

özellikleri ile oyunda benzetmeci bir teknik kullanılmadığı açıktır. Bunun yanı sıra 

anlatılanın nereye bağlanacağı konusunda merak duygusunu tetikleyerek ilerleyen ve 

kendi içinde çatışmaları olan tekerleme bölümünde oyuncu Kavuklu aynı zamanda 

anlatıcıdır. Böylece oyunun öyküsünü oluşturan fasıl bölümünden bağımsız olarak Ka-

vuklu’ya ait bir hikâye bağımsız yeni bir hikâye olarak varlık kazanır ve burada farklı 

bağlamlı hikâyeler oksimoron bir çizgide ilerler. Böylece anlatı, “içinde bir aracının 

öykü anlattığı metin” tanımına uygun bir biçimde şekillenir. 

Hikâye Anlatıcısı ve Oyuncu 

Öyküsü olan her şey olarak değerlendirilebilecek anlatı, Genette’e göre üç başlık 

altında incelenebilir. Bunlardan ilki, bir olayı ya da olaylar dizisini anlatmayı üstlenen 

sözlü ya da yazılı söylemdir ve bu anlatının kendisi olarak tanımlanır (2020:17). Ortao-

yunundaki tekerleme bölümleri bir anlatı olarak değerlendirildiğinde buradaki rüya 

Kavuklu’nun anlatısı’dır. Anlatının ikinci anlamı ise bir söylemin konularını oluşturan 

gerçek ya da düzmece olaylar dizisi ve bunların birtakım bağlanma, karşıtlık, tekrar 

ilişkileri; bir başka ifadeyle kendi içinde ele alınan eylemler ve durumlar bütünlüğüdür 

(Genette 2020:17). Bu da rüyasında Kavuklu’nun başından geçenlerdir. Üçüncüsü ise 

bir olaya göndermede bulunur. Birilerinin bir şeyleri nakletmesiyle meydana gelen 

olaylar (Genette 2020: 17). Burada söz konusu olan Kavuklu’nun kendi yaptığını değil 

geçmiş bir zaman dilimi içinde başından geçenleri anlatmasıdır. Genette’e göre anlatı, 

naklettiği hikâyeyle ilişki içinde anlatı olarak yaşar. Söylem ise onu dile getiren anlatıla-

rın ilişkisi içinden geçerek oluşur. Ortaoyunu metinleri anlatı özellikleri açısından irde-

lendiğinde eylemlerin olan bitenlerin parçalar halinde aktarıldığı söylenebilir. Bu özel-

likleri ise geleneksel tiyatronun söylem biçimine uygun olarak sahnesiz, yazılı bir metni 

olmayan, müzik ve dansın ağır bastığı, söz oyunlarının ve dişi ve erkek konuşan üzerin-

den esprilerin ilerlediği bir yapı gösterir.  

Ortaoyunu parçalı yapıda bir gösterim olarak iki bölümde seyircisine bir anlatı su-

nar. Geleneksel Türk tiyatrosunun diğer türlerinde olduğu gibi oyun isimlerinin fasıl 

bölümünden alınması anlatılan/anlatılacak olan temel meselenin burada yoğunlaştığına 

işaret eder. Ancak bu çalışmanın odak noktasını oluşturan tekerleme bölümünde ise 

anlatı oyuncuyu dönüştüren ve sözün performatifliğini gösteren bir özellik taşır. Onega 

ve Landa’ya göre anlatıda, bir uçta dramatik anlatım; öbür uçta aracılı anlatım söz ko-

nusudur. Tiyatronun kendisi aracı kullanan bir sunuş biçimidir. Bu sunuş biçiminde çok 

çeşitli dilsel ve dilsel olmayan stratejilerden yararlanılır. Örneğin klasik Yunan traged-

yasındaki koro, sahnenin dışındaki olayları bildirmekle görevli haberci, Brecht’in epik 

tiyatrosu gibi türler diğer tiyatrolara göre daha anlatısaldır (2002:10). Ortaoyunu da 

dans, müzik ve parçalı biçim yapısının öne çıkmasına rağmen tekerleme bölümü biçim-

sel olarak oyunları bir anlığına dönüştürür. Romanın tersine tiyatro genelde eyleme daha 

doğrudan odaklanır. Genelde tiyatro önemli ve açıkça tanımlanmamış bir eyleme odak-

lanır. Neden sonuç bağıntısına dayanan güçlü bir olay örgüsü taşır. Tiyatrodaki tiyatral 

öğe bir oyunun yazılı, sözlü metni, gerçek sahnelenişin yalnızca temelini oluşturur. 



 

Millî Folklor, 2023, Yıl 35, Cilt 18, Sayı 137 

 

http://www.millifolklor.com  43  
 

Sahneleniş, o metnin farklı ve sürekli değişebilen bir yorumudur. Aslında bu seyirciler 

için her defasında yeni bir metin demektir (Onega ve Landa 2002:12). Tiyatral özellik-

leri yorumlandığında geleneksel Türk tiyatrosunun doğaçlamaya uygun yapısı ilk başta 

dikkat çeker. Ancak bu her eylemin ve her anlatının o an karar verilerek sunulduğu 

anlamına gelmez. Ortaoyunu özelinde konuşulacak olursa parçalı yapının izleği, anlatı 

ve tiyatral olan arasındaki dönüşüm uzun süren bir sözlü geleneksel eğitim sonrası bi-

çimlenmiştir. Bu nedenle anlatıcının oyuna girişi ile oyuncunun anlatıcıya dönüşümü 

belirli bir anlatı özelliği göstermesi açısından değerlidir. Tam da bu özellikleri nedeniyle 

ortaoyununu yalnızca bir performans olarak değil anlatı olarak da değerlendirilmek 

durumundadır. 

Tiyatral olanın içine yerleştirilmiş anlatı, oyuncuların hem oynayan hem de anlatan 

rolünü birlikte taşımasını sağlar. Böylece oyuncu hem bir eylem hem de bir söz sanatçı-

sı halini alarak sanatın temel iki dinamiğini birlikte taşır. Tekerleme bölümünde Kavuk-

lu, tiyatral bir alan üzerinden değil tam tersine eylemsel alandan uzaklaşarak anlatıcı 

konumuna evrilir. Burada hikâye anlatıcısı konumuna geçişi sağlayan şey ise onun bir 

deneyim aktarıyor oluşudur. Bir başka ifadeyle oyunun sonunda bir deneyim değil bir 

rüya olduğunu gösteren soyut bir eylemden bahsedildiği bilinse de anlatının yapısı de-

neyim üzerinden biçimlenir. Walter Benjamin’in de ifade ettiği gibi bütün hikâye anlatı-

cılarının beslendiği kaynak, ağızdan ağıza aktarılan deneyimdir. Hikâyeleri yazıya geçi-

renler arasında en büyük olanlar, adı sanı bilinmeyen sayısız hikâyecinin anlattıklarına 

en sadık kalanlardır. Anlatıcı hikâyesini deneyimden çekip alır, kendi deneyiminden ya 

da ona aktarılanlardan ve o da bunu kendisini dinleyenlerin deneyimi haline getirir. 

Romancı ise kendini tecrit etmiştir. Romanın doğduğu oda, en temel kaygılarından 

misal verip kendini ifade edemeyen, kimsenin akıl vermediği ve kimseye akıl vereme-

yen, tek başına kalmış bireydir. Roman yazmak, insan hayatını tasvir ederken benzersiz 

olanı uç noktalara vardırmaktır (2012: 78-81). Benjamin’den hareketle tekerleme bö-

lümleri incelendiğinde tiyatral alan içine Kavuklu’nun deneyimi biçiminde kurgulanmış 

bir hikâye eklendiği görülür. Böylece anlatı homodiegetik yani “anlatıcı görevini üstle-

nen kişinin, aynı zamanda eylem düzeyi"nde bir karakter olduğu” (Jahn 2002:18) bir 

anlatma biçimine işaret etmektedir.  

Tekerleme bölümünde hem Pişekar’a hem de seyircilere içinde merak unsurlarının 

ağır bastığı bir anlatı sunulur. Böylece folklorik tiyatronun temel özelliği olan anlatı ve 

taklit, türün bu bölümünde yeniden birleşir. Temsil edilen ile temsil biçimi geleneksel 

formunu koruyarak anlatıyı yeniden çağırır. Burada dikkat çekici olan, sözlü geleneğin 

uzak geçmişi ve toplumsal olanı vurgulayan yapısına rağmen ortaoyunu tekerlemelerin-

de anlatı bireysel ve yakın zamana ait oluşu ve anlatıcının buradaki baskınlığıdır. Böy-

lece zaman uzamda somutlanır ve anlatı temsil edilebilir hale gelir. Ancak bu biçimsel 

özellik de anlatının sonunda yıkılır ve aslında anlatının bir deneyim değil bir rüya oldu-

ğu ortaya çıkar. Bir başka ifadeyle anlatıcı bir rüya anlatır ancak bu son ana kadar bir 

deneyim biçimi olarak sunulur. Böylece anlatı, hikâye ve deneyim arası bir çizgide 

merak uyandıracak biçimde ilerler. 

Her anlatı, öykü ve söylem birlikteliğini taşır. Burada anlatının seyirciye doğrudan 

mı yoksa bir aracı ile sunulması önemlidir. Kısaca anlatma ve gösterme birlikteliği 

ortaoyunun yapısal özelliklerini biçimler. Örneğin Bahçe oyununun tekerleme kısmında 

karşılıklı olarak neler yapıldığı sorulduktan sonra, Kavuklu başından geçen hikâyeyi 

anlatır. Ancak Pişekar sorularıyla bu hikâyeyi sürekli böler. Böylece anlatı kendi içinde 

kesintiye uğrar. Kavuklu hikayesinin bölünmesine sinirlenerek “Ulan; geçirdiğim şeyle-

ri anlatıyorum, beynimi alt-üst ediyorsun; nerede kaldığımı bile bulamıyorum. İsmail, 

http://www.millifolklor.com/


 

Millî Folklor, 2023, Yıl 35, Cilt 18, Sayı 137 

 

44  http://www.millifolklor.com 

 

geçirdiğim vakanın her yerinde böyle sual çıkarırsan; alim Allah bırakır kaçarım” (Kud-

ret 2007: 116) diyerek hikayesini bölmemesini ister. Hikâyenin özeti kısaca şöyledir: 
Kavuklu soğuk bir havada çarşıya inmek zorunda kalmıştır. Ayaklarına keçe ter-

liklerini üzerine de mestlerini geçirerek evden çıkar. Ancak buzlar o kadar krista-

lizedir ki adım atmakta zorlanmaktadır. Evden çıkar çıkmaz soğuktan ve budan 

kıpırdayamaz ve kırk elli adım attıktan sonra yere sırt üstü yuvarlanır. Büyük ça-

balar sonunda ayağa kalksa da bu defa kıpırdayamaz. Evinin yolu eyimli olduğu 

için ne ilerleyebilir ne de geri gidebilir. Kendini dengelemeye çalıştıkça yol bo-

yunca kaymaya başlar. Yolda kendisini gören tanıklar ise onu durdurmak yerine 

“Hamdi Bey, uğurlar olsun” diyerek seslenirler. Bazı tanıdıklar onu durdurmak is-

teseler de Hamdi onları da devirerek kaymaya devam eder. Haliç, sütlüce, badem-

lik gibi mekanlardan geçerek kaymaya devam eder ve kendisini seyredenlere 

“kendisini karşılayacak bir yere telgrafla haber vermelerini” ister.  İğneada’ya ka-

dar kayarak gider ve orada kılıç ağları gerilerek Kavuklu karşılanır. Böylece Ka-

vuklu iki üç saat kadar kayarak yolculuk yapmış olur. Üşüdüğü için balıkçılar 

kahvesinde misafir edilir. Orada güzel bir hamam olduğu için hamama götürülür. 

Etrafını tellaklar sarar ve masaj yapmaya başlarlar. Bu arada akrabalarıyla karşıla-

şır. Ardından bir odaya götürülür. Orada birkaç saat uyur.  Uyandığında ise kendi-

sine yemek hazırlanır. Orada bir hafta kalır. Bu arada bir leylek gagasına bindiri-

lerek deniz yolculuğuna çıkarılır. Ardından da bir tüccar gemisine binerler. Bir sü-

re seyahat ettikten sonra bir yerde durmaya karar verirler ama çok derin bir yer 

olduğu için zincir yetişmez. Ancak sabah uyandıklarında Eyüp ile sütlüce arasında 

durduklarını fark ederler. Kavuklu gemiyi çeken sandallardan birine binerek iske-

leye yanaşır ve evine gider. Evde aile ile sarılır. Kedisi tekir de insan gibi onu öz-

lediğini belli etmek ister ve yüzünü yalarken Kavuklu uyanır. Kedisinin her sabah 

kendisini böyle uyandırdığını söyler (Kudret 2007: 121-123). 

Bahçe oyununda özetlendiği gibi soğuk bir kış gününde kayarak çeşitli maceralar 

atlatan Kavuklu, Pişekar’a bu hikâyeyi bir deneyim gibi anlatır. Ancak sonunda bunla-

rın gerçek bir hikâye olmadığı ortaya çıkar. Üstelik Pişekar’ın hikâyenin devamını me-

rak etmesi üzerine Kavuklu “Kendine gel birader uyuyor musun yoksa. İğneada’dan 

Haliç’e yelkensiz, pervanesiz, birkaç saat içinde nasıl gelinir yahu? (Kudret 2007:122), 

diyerek başından beri kurguladığı deneyimi yıkar.  

Yukarıdaki örnekte görüldüğü gibi Kavuklu’nun hikâyesi ilk basamakta bir dene-

yimin hikâye edilişi, ikincisinde ise deneyimin kurgu biçimini alışıdır. Burada Kavuklu 

oyuncu kimliğinden anlatıcı kimliğine dönüşerek anlatının katmanlarını aralar. Bir baş-

ka ifadeyle anlatının öyküsündeki zaman, mekân ve ne olduğu ile mimetik olanın die-

gesis olana dönüştüğü bir söylem biçimi anlatıyı biçimlendirir. Benjamin’in de ifade 

ettiği gibi hikâye anlatıcılığı enformasyonun sahip olmadığı bir genişliğe sahiptir. 

Olağanüstü ve mucizevi şeyleri bütün ayrıntılarıyla anlatır, ama dinleyiciyi hiçbir za-

man olayların arkasındaki psikolojik bağı kabul etmeye zorlamaz. Olayları kendi anla-

dığı biçimde yorumlamak okura kalmıştır; böylece anlatı, enformasyonun yoksun ol-

duğu genişliğe ulaşır (2012: 82). 

Seymour Chatman’a göre anlatı açıkça bir bütündür, çünkü bir araya gelerek ken-

dilerinden daha farklı bir bütün oluşturan öğelerden; olaylardan ve varlıklardan meyda-

na gelir. Olaylar ve varlıklar tekil ve özerktirler. Ancak anlatı öğeleri ardışık bir bi-

leşiktir. Dahası, anlatıdaki olaylar (şans eseri meydana gelmenin aksine) birbirleriyle 

ilgili ya da karşılıklı etkileşim halindedir. Anlatılar dönüşüm ve öz düzenleme gerekti-

rir. Öz düzenleme yapının kendi kendini sürdürmesi ve kapatmasıdır (2008: 18). Ortao-

yunu da gösterimsel ve anlatımsal özellikleri birbirine dönüştürerek kendisini oluşturan 

bir yapıya sahiptir. Burada Kavuklu’nun oyuncudan anlatıcıya dönüşümü, kendisinin bir 

deneyimi üzerine konuşma isteğiyle ortaya çıkar. Örneğin Büyücü oyununun tekerleme 



 

Millî Folklor, 2023, Yıl 35, Cilt 18, Sayı 137 

 

http://www.millifolklor.com  45  
 

bölümünde ise Kavuklu Pişekar’a başından geçen bir hikâyeyi anlatmak istediğini söy-

ler. Hikâyenin özeti şöyledir:  
Kavuklu, erkence bir sabah saatinde abdest almak için dışarı çıktığı sırada ev sa-

hibi ve aynı zamanda mahallenin muhtarı olan kişinin bir yere gittiğini görür. 

Kendisine böyle erken saatte nereye gittiğini sorduğunu ve dilenci vapuruna gitti-

ğini söyler. Bunun üzerine Kavuklu, kendisini de beklemesini söyler ve hazırlana-

rak gelir. Dilenci Vapurunda insanlardan para dilenmesine rağmen kimsenin para 

vermediğini çünkü dilenci vapuru kavramını yanlış anladığını söyler. Sonra elinde 

bir teneke ile tenekeyi vurarak birisi gelir, “nereye çıkacaksınız” diye sorar. Ka-

vuklu’nun buna cevabı “davlumbaza çıkacağım” olur. Ancak adam yanlış anladı-

ğını hangi iskelede ineceklerini sorduğunu söyler. Bu arada vapur son durak olan 

Kanlıca iskelesine yanaşır ve iskeleye inmek için Kavuklu ve muhtardan para is-

tenir. Ancak Kavuklu dilenci vapuru olarak bindiklerini paralarının olmadığını 

söyleyince dayak yerler. Bu arada oradan geçen zengin bir yalı sahibi acıdığı için 

vapurun parasını öder. Ardından Kavuklu orada dolaşırken iki kanadı açık büyük 

bir kapı gördüğünü ve o kapıdan içeri girer. Burada hem karınlarını doyurmak 

hem de birinden vapur parası almak için ilerler. O sırada helvacı mermerinden bi-

nek taşı ile karşılaşırlar. Bu taştan çıkarlar. Önlerine etrafında on on beş kapı olan 

bir sofa çıkar. Kapılardan hangisini açacağını düşünür ve kolu beyaz olan kapının 

tokmağını nane şekeri sanıp yalar. Kapıyı açıp içeri girer. Pencerenin önünde bir 

kürk vardır. Kürkü giyip köşe penceresine kurulur. Biraz oturduktan sonra canı sı-

kılır ve kürkü bırakarak çıkar ve karşısındaki odaya geçer. Oraya geçtiğinde efen-

diyi orada görür. Yeni sünnet olmuş çocuk gibi önünde bir çekmece üstünde bir-

takım oyuncaklar görür (ki burada yazı takımı ve hizmetkarları çağırmak için kul-

landığı çıngırak kampana). Selam vererek Efendinin yanına gider. Efendi zile ba-

sarak hizmetkarı çağırır ve onun işaretiyle gelen kişi Kavukluya sigara ve kül tab-

lası koyar. Ancak Kavuklu külleri yere serper. Sigarası bitince de keçeye basarak 

söndürür. Ardından kavukluya kahve ikram edilir. Kahve ikram edilen fincanın 

zarfı gümüştür. Para eder diye düşünerek Kavuklu onu da cebine indirir. Ardından 

da başka odaya giderek yemek yerler. Kavuklu efendiyi taklit ederek çatal bıçak 

kullanmaya çalışır. Ancak bıçakla kimseye çalışırken et bıçaktan kurtularak efen-

dinin suratına gelir. Bunun üzerine efendi sinirlenir ve uşaklarını çağırarak Ham-

di’yi dışarı atmalarını söyler. Dışarı atıldıktan sonra gümüş zarf ile tütün tablasını 

satarlar. Vapurla eve döner. Eve döndüğünde ev sahibini görür ve ona dilenci va-

purunda para verilmediğini neden söylemediğini sorarak kavga eder ve ev sahibi 

de onları evden çıkarır. Bu nedenle ucuzca bir kira aradığını söyler. (Kudret 2007: 

166-169) 

Yukarıdaki tekerlemede görüldüğü gibi Kavuklu, farklı mekanlarda sırayla geçen 

bir deneyimi aktarır. Ancak bu örneği diğer tekerlemelerden farklı kılan, tekerlemenin 

burada sonlandırılarak fasıl bölümüne bağlanmasıdır. Böylece ortaoyunu türü içinde 

parçalı yapının anlatıcıya göre zaman zaman bozulduğu, birbirine geçişler yapabilecek 

dinamiklere sahip olduğu görülmüş olur. Bir diğer oyun Çeşme oyununun tekerleme 

bölümünün özeti şöyledir: 
Kavuklu Etyemez’de deniz kıyısında bir kahve tuttuğunu söyleyerek hikâyeye 

başlar. Hikâyede kahvenin yanındaki konağın sahibi Kavuklu’yu yanına çağıra-

rak, kendisinden gelin alayını gezdirmesini ister. Perşembe günü geldiğinde kapı-

nın önüne elli tane araba ve beş altı tane binek beygiri gelir. Ancak konak sahibi-

nin seçtiği hayvan oldukça ağır kanlıdır. Kavuklu ondan “gözlerini kapamış, te-

fekküre dalmış” diyerek bahseder. “On altı sopa vurduğunu ancak o zaman kuy-

ruğunu salladığı”nı söyler. Kavuklu beygiri tanımlama için patlıcana dört değnek 

sokulursa kendine seçilen beygirin aynısından olacağını ifade eder. Ancak ne ya-

parlarsa yapsınlar Kavuklu’nun beygiri ilerlememektedir. Büyük uğraşlar sonunda 

arkasına kalabalığı da alarak ilerler. Hava sıcak ve yol uzun olduğu için gelini bi-

http://www.millifolklor.com/


 

Millî Folklor, 2023, Yıl 35, Cilt 18, Sayı 137 

 

46  http://www.millifolklor.com 

 

raz dinlendirmek için dururlar. Arabanın kale tarafına olan kapısını açtıktan sonra 

Kavuklu ve mahallenin diğer delikanlıları da atlarından inerek sigara içerler. Bir 

süre sonra yeniden yola koyulurlar. Topkapı’ya geldikleri sırada gelinin yengesi 

uyuyup kaldığını ve gelinin yanında olmadığını söyler. Bunun üzerine Kavuklu, 

arabalara yavaş ilerlemelerini söyler. Gelin arabalarını geri çevirterek aynı yoldan 

geri aramaya başlar. Bayrampaşa’ya döndüklerinde gelini bakla tarlasında dinle-

nirken bulur. Hemen gelini bir şey demeden kucaklayıp arabaya bindirir. Macun-

cu’ya vardıklarında macuncu şekeri yakıp kıvamı kaçıracağını söyleyerek gelinci-

ği kavukludan alarak şekere atar.  

Hikâyenin bu kısmında Pişekar geline ne olduğunu sorar. Ancak Kavuklu gelin 

olmadığını gelincik olduğunu söyler. Pişekar’ın inatla sorması üzerine de şekercinin 

yanında çalıştığını ve gelincik şerbeti yaparken uyuyakaldığını ifade eder (Kudret 2007: 

242-243). Yukarıdaki örnekte de görüldüğü gibi Kavuklu kendi deneyimini merak un-

surlarıyla süsleyen bir anlatıcı olarak oyunculuğuna anlatıcılık yönünü ekler. Burada 

artık bir taklit değil bir anlatı söz konusudur. Mekânı ve zamanı; oyunun mekân ve 

zamanından farklı ve de oyunun diğer kişisini de bir dinleyiciye dönüştüren anlatı ken-

dini var eder. Bunların yanı sıra temel özelliği taklite yani mimetik alana ait olan bir 

metnin bunu değiştiren, dönüştüren ve bir deneyim olarak sunulan hikâyenin rüya ola-

rak sonlanışı da dikkat çekicidir. Burada rüya ile sonlanmanın, anlatıcıdan oyuncuya ve 

anlatıdan oyuna dönüşü sağlayan bir dinamik oluşturduğunu söylemek mümkündür. 

Sonuç 

Ortaoyunu metinlerini, geleneksel Türk tiyatrosunun göstermeci, açık biçim ve 

ağırlıklı olarak mimetik özellikleriyle birlikte incelendiği görülür. Bunun yanı sıra orta-

oyunu üzerine yapılan temel çalışmalarda oyun tekerlemelerinin hem oyuncuların yete-

neğinin hem de oyunun seyirciyle bağının kurulmasında önemli biri işlevi olduğu vur-

gulandığı görülür. Bu nedenle metin incelemelerinde oyunların, gösterimsel özelliğinin 

yanında anlatısal özellik taşıdığı ve bu birlikteliğin bütüncül bir yaklaşımla incelenmesi 

gerektiği ortaya çıkar. Ortaoyunu tekerlemelerinin parçalı yapı içinde gösterimin yanına 

anlatıcıyı getirmesi, oyuncunun performatif bir alanda anlatıcı kimliğini öne çıkarması, 

oyunun bütünselliğini anlamak ve irdelemek için önemlidir. Bu nedenle yalnızca göste-

rimsel özellikleri üzerinden oyunları çözümlemek oyunların yapısını anlamak ve değer-

lendirmek için yeterli değildir. Gösterimsel olan ve anlatısal olanın bir araya taşınması 

oyunların hem türlerarası özelliğini hem de geleneksel tiyatronun anlatıdan beslenme 

biçimini yansıtması açısından oldukça dikkat çekicidir. Bu özellikler söz konusu oyun-

ların yeni bağlam ve içeriğe dönüşebilmesi için oldukça yaratıcı bir alan açacaktır. Bir 

başka ifadeyle gerek oyun gerek anlatı birlikteliği taşıyan ortaoyunu bu yapısıyla yeni 

bir türe evrilerek kendini günümüze taşıyabilir. Genelde geleneksel tiyatro özelde orta-

oyunu akılda tutularak folklor alanı içinden çıkan tiyatronun bu dönüşüme ihtiyacı ol-

duğu açıktır. Bu nedenle anlatısal ve gösterimsel yanı bütünsel olarak incelenmeli ve 

performans sanatçılarının bu konuda ilgisi uyandırılmalıdır. Bütün bunlardan hareketle 

ortaoyunu metinleri çift katmanlı bir değerlendirme ile incelenmeli, yapısal ve içeriksel 

dönüşümde oyunların özellikleri bütüncül bir bakışla irdelenmelidir.  

 
YAZARLARIN KATKI DÜZEYLERİ: Birinci Yazar %100. 

ETİK KOMİTE ONAYI: Çalışmada etik kurul iznine gerek yoktur. 

FİNANSAL DESTEK: Çalışmada finansal destek alınmamıştır. 

ÇIKAR ÇATIŞMASI: Çalışmada potansiyel çıkar çatışması bulunmamaktadır. 

 

KAYNAKÇA 
And, Metin. Kısa Türk Tiyatrosu Tarihi, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2017. 

And, Metin. Türk Tiyatrosunun Evreleri, Ankara: Turhan Kitapevi, 1983. 



 

Millî Folklor, 2023, Yıl 35, Cilt 18, Sayı 137 

 

http://www.millifolklor.com  47  
 

Aristoteles. Poetika, (Çev: İsmail Tunalı), İstanbul: Remzi Kitapevi, 2012. 

Benjamin, Walter. Son Bakışta Aşk (çev: Nurdan Gürbilek-Sabir Yücesoy), İstanbul: Metis Yayınları, 2012. 
Chatman, Seymour. Öykü ve Söylem Filmde ve Kurmacada Anlatı Yapısı (Çev: Özgür Yaren). Ankara: 2008. 

Genette, Gerard. Anlatının Söylemi Yöntem Hakkında Bir Deneme, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2020. 

Gerçek, Selim Nüzhet. Türk Temaşası Meddah, Karagöz, Orta Oyunu ve Temaşa Sanatı Üzerine Yazılar, İstanbul: 

Ötüken Yayıncılık, 2021 

Girard, Rene. Kültürün Kökenleri, Ankara: Dost Yayıncılık, 2010. 

Jahn, Manfred. Anlatıbilim Anlatı Teorisi El Kitabı, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2020. 

Kudret, Cevdet. Ortaoyunu cilt I, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2007. 

Olcaytu, Nazım Öney ve Ümit, Nazlı M. Ressam Muazzez’den Ortaoyunları, Ankara: Karagöz Derneği Yayınları, 
2021 

Onega, Susana ve Jose, Angel Garcia Landa. Anlatıbilime Giriş (Çev: Yurdanur Salman-Deniz Hakyemez), İstanbul: 

Adam Yayınları, 2002. 

Platon. Devlet, (Çev: Furkan Akderin), Ankara: Say Yayınları, 2016. 

Rasim, Ahmet. “Bir Orta Oyunu Tekerlemesi”, Orta Oyunu Kitabı, (Haz: Emeksiz Abdülkadir), İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 2006. 

Shiner, Larry. Sanatın İcadı Bir Kültür Tarihi, (Çev: İsmail Türkmen), İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2018. 
Tecer, Ahmet Kutsi. “Orta Oyunu Tiyatrodur”, Orta Oyunu Kitabı, (Haz: Emeksiz Abdülkadir), İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 2006. 

Türkmen, Nihal. Orta Oyunu, İstanbul: MEB Yayıncılık, 1971. 

 

http://www.millifolklor.com/

	3. EZGİ METİN BASAT.pdf

