
 

Research Article / Araştırma Makalesi 

 

Cite as/ Atıf: Karadeniz, H. (2024). Eski hastalık, kavak yelleri ve zeliş romanlarında mizah ve ironi. Turkish Studies - 

Language, 19(3), 1069-1082. https://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.76141  
Received/Geliş: 18 April/Nisan 2024                Checked by plagiarism software 
Accepted/Kabul: 25 September/Eylül 2024 

 Published/Yayın: 30 September/Eylül 2024 

 

 

Eski Hastalık, Kavak Yelleri ve Zeliş Romanlarında Mizah ve İroni 

Humor and Irony in the Novels of Eski Hastalık, Kavak Yelleri and Zeliş 

 

Havvaana Karadeniz*
 

 

Abstract: Details, realities and shortcomings that are overlooked in the hustle and bustle of daily life are 

embodied by the power of humor and irony. Likewise, the need to laugh, which is a spiritual need, is visualized 

with humor in literary works. For this reason, a visual humor language consisting of images and movements is 

used in literary works. This humorous language also includes criticism. Humor and irony also implicitly 

symbolize opposition to an idea or situation. At this point, the importance of humor and irony is revealed by 

the small number of people who understand it. This situation necessitates high-level reading and the reader's 

equipment. In this study, Reşat Nuri Güntekin's novels Eski Hastalık and Kavak Yelleri and Necati Cumalı's 

novels Zeliş were examined in terms of humorous and ironic elements. It has been observed that these forms 

of application, which save the work from monotony by adding liveliness to the work, critically bring to light 

the problems frequently encountered in daily life such as false Westernization, loss of values and superstitious 

beliefs in the novels examined. In this way, with the elements of irony and humor in the novels in question, the 
reader's attention is drawn to some social issues while being entertained and he is made to think critically. 

Thus, it is aimed to raise the awareness of individuals. What is actually trying to be revealed here is; it is the 

construction of an individual and social structure that questions, researches, criticizes and can reach the truth 

based on these. 

Structured Abstract: Reşat Nuri and Necati Cumali use the power of humor and irony to criticize false 

Westernization, mistakes in religious practices and superstitions. Although Reşat Nuri seems to reveal the 

wrong Westernization impartially in his novels included in the study, there is actually a deep criticism with a 

subtle irony in the background. The irony of the imitative mentality that perceives Westernization only in terms 

of “form” such as entertainment and clothing and acts accordingly is revealed. In this context, Eski Hastalık 

and Kavak Yelleri are almost a panorama of the Westernization adventure and perception in society at that 

time. The novel Zeliş reveals the wrong religious practices, superstitions and exploitation of religious feelings 

in society. 

In these two novels of Reşat Nuri examined, irony and humor enable the mistakes in the 

Westernization process to be revealed more effectively. Reşat Nuri, with an ironic expression, aims to show a 

hidden truth while presenting the mistakes in this process as if it were a natural situation and everything was 

normal. At the same time, he makes a serious criticism of these mistakes made in the background. He wants to 

raise awarenes. 

 
* Dr. Öğr. Üyesi, Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi, Eğitim Fakültesi, Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi Bölümü 
Asst. Prof. Dr. Kırşehir Ahi Evran University, Faculty of Education, Department of Turkish and Social Sciences Education 

 0000-0003-3423-887X 

havvaanakaradeniz@gmail.com  

https://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.76141
http://www.orcid.org/0000-0003-3423-887X
mailto:havvaanakaradeniz@gmail.com


1070                                     Havvaana Karadeniz 

 

Turkish Studies - Language, 19(3) 

Before organizing events such as balls in the modernization process of individuals and societies, 

modernization and Westernization must be internalized and filled in. At this point, it is important that the 

changes made are compatible with cultural and national values. The conflict that arises when attempts at 
modernization are incompatible with national values leads to ridiculous situations. How do the lifestyles 

adopted and imitated in the name of development contribute to the values and development of the individual? 

This must first be questioned. It is the individual's ability to build and direct the future by protecting his own 

values and traditions without isolating himself from his roots and essence. Mistakes made and difficulties 

encountered during the modernization process once again remind us of the importance of national 

consciousness and culture. 

In the novel Eski Hastalık, humor and irony are revealed through the display of false Westernization. 

The misperception of Westernization in terms of appearance, lifestyle and entertainment, such as garden 

parties, jazz meetings, clothing style, dancing and balls in the villages and towns of Anatolia, is handled 

ironically. In this context, criticism is made of people moving away from their own values and moving towards 

cultural disintegration under the name of Westernization. It refers to the process of changing the values that 

hold a society together and normalizing the wounds and problems that occur in society as a result of this change. 
In this context, in the novel Eski Hastalık, cultural disintegration and false Westernization, perceived as a 

potential threat, are revealed ironically with humorous elements through a wedding held in the town of Silifke. 

In the novel Kavak Yelleri, irony and humor are revealed with the wrong perception of 

Westernization, as in the novel Old Disease. Especially the families of civil servants and the notables of the 

town; They believe that they fulfill the requirements of the revolution and Westernization through activities 

such as organizing a ball, dancing at the Republic ball, playing parlor games and poker. In the novel, emphasis 

is placed on the activities that do not coincide with the traditions and customs of the people and the superficial 

Westernization desire seen in the Republican period. The "dance disease" and the fashion for family gatherings 

between men and women in the first years of the Republic manifest themselves in this town, whose name is 

not given in the novel, as it is everywhere else. 

In the novel Zeliş, humor and irony are revealed through people's tendency towards superstitious 
beliefs and their search for solutions to their problems in these beliefs. Superstitions frequently discussed by 

writers of the Republican period are beliefs that arise from the people's lack of education, unconsciousness and 

helplessness. In other words, it is actually the exploitation of individuals' religious feelings. In Necati Cumalı's 

novel Zeliş, society's commitment to superstitions and the impact of these beliefs on society are emphasized 

by criticizing them ironically. 

In fact, the final point that humor and irony reach is criticism. There are deep criticisms in the 

background of things that are given humorously. It is seen that things that are conveyed as positive are 

indirectly negated. The alienation of man from his own values, the misperception of Westernization, the 

tragicomic situations in which religious requirements come about due to lack of knowledge and wrong 

practices, and the inability to even realize the ridiculous situation are satirized from a critical perspective. Thus, 

it is aimed to raise individuals' awareness and awareness. What is actually trying to be revealed here is the 

construction of an individual and social structure that questions, investigates, criticizes and can reach the truth 
based on these. 

Keywords: Humor, irony, Eski Hastalık, Kavak Yelleri, Zeliş. 

 

Öz: Gündelik hayatın koşuşturmacası içinde gözden kaçan detay, gerçeklik ve eksiklikler mizah ve ironinin 

temsil gücüyle somutlaştırılarak vücut bulur. Aynı şekilde ruhi bir ihtiyaç olan gülme ihtiyacı, edebî eserlerde 

mizah ile görselleştirilir. Bu nedenle edebî eserlerde görüntü ve hareketlerden oluşan görsel bir mizah dili 

kullanılır. Oluşan bu mizah dili, içinde eleştiriyi de barındırır. Mizah ve ironi aynı zamanda üstü örtülü bir 

şekilde bir düşünce ya da duruma karşıtlığı sembolize eder. Bu noktada mizah ve ironinin önemi, onu anlayan 

kişi sayısının az olması ile ortaya çıkar, bir başka ifadeyle edebî metindeki bu unsurları her okuyucu 

göremeyebilir. Bu durum, üst düzey okumanın gerekliliğini ve okuyucunun donanımını zorunlu kılar. Bu 

çalışmada Reşat Nuri Güntekin’in Eski Hastalık ve Kavak Yelleri ile Necati Cumalı’nın Zeliş adlı romanları 
mizahi ve ironik unsurlar bakımından incelenmiştir. Esere canlılık katarak eseri tekdüzelikten kurtaran bu 

uygulama biçimlerinin, incelenen romanlarda yanlış Batılılaşma, değerler yitimi ve batıl inanışlar gibi gündelik 

yaşamda sıkça rastlanılan sorunları eleştirel bir şekilde gün yüzüne çıkardığı görülür. Bu sayede söz konusu 



Eski Hastalık, Kavak Yelleri ve Zeliş Romanlarında Mizah ve İroni             1071 

 

www.turkishstudies.net/language 

romanlarda ironi ve mizah unsurlarıyla okuyucunun bazı toplumsal meselelere dikkati çekilir ve eleştirel 

düşünmesi sağlanır. Böylece bireylerin bilinçlendirilmesi ve farkındalığının oluşturulması amaçlanır. Burada 

aslında ortaya konmaya çalışılan şey; sorgulayan, araştıran, eleştiren ve bunlardan hareketle doğruya ulaşabilen 
bir birey yetiştirmenin, toplumsal gelişim ve ilerleme için ne denli önemli olduğudur. 

Anahtar Kelimeler: Mizah, ironi, Eski Hastalık, Kavak Yelleri, Zeliş. 

 

Giriş  

Mizah ve İroni 

Dil aktif ve canlı bir varlıktır. Dil oyunlarıyla ortaya konan mizah ve ironi ise bir metni 

tekdüzelikten kurtaran ve anlatıya canlılık katan ifade biçimidir. “İroni, bir yönüyle edebî ifadeye 

canlılık ve somutluk kazandırmak için kullanılan bir araç olma özelliği taşır.” (Cebeci, 2017, s. 307). 
Bu dil oyunları ve kullanılan araçlar aynı zamanda sosyal bir gerçekliğe eleştirel bir bakışla işaret 

etmektedir. Bunlardan “içinde gülmece bulunan, gülmece niteliği taşıyan yazı ve karikatür” 

(www.sozluk.gov.tr, 2024) olarak tanımlanan mizah ise içinde eğlendirici birtakım hareket 
barındıran ve kişinin hoş vakit geçirmesini sağlayan eylem ve söylem bütünü şeklinde de ifade edilir. 

Bu bağlamda mizah, “Edebiyatta düşünceleri espri ve nükteyle süsleyerek anlatan söz ve yazı 

çeşidi(dir).” (https://islamansiklopedisi.org.tr/mizah., Erişim tarihi: 09.10.2023). Demiralp (2009, s. 

85) ise mizahın; nükte, şaka, latife, hezliyat, hiciv, komedi, fars, parodi, taşlama gibi pek çok kavramı 
içinde barındırdığını ifade eder. Bütün bunlardan hareketle mizah, hayatın olağan akışı içerisinde 

hayata bir başka pencereden bakabilme ve aynı zamanda ince ve usta bir kaleme sahip olma yeteneği 

gerektirir. 

Dilimize Arapçadan girmiş bir sözcük olan mizah, Batı’da genellikle gülmece ve alay 

anlamına gelen “humor” sözcüğü ile karşılanmaktadır. Mizah; “olayların gülünç, alışılmadık, 

çelişkili yönlerini yansıtarak insanı söz konusu olaylar üzerinde düşündürme, eğlendirme, ya da 
güldürme sanatı olarak aktarılmaktadır.” (Yardımcı, 2010, s. 2). İçinde ince bir alay da ihtiva eden 

mizah kavramı, anlam itibarıyla insanları hoş vakit geçirirken güldürmeyi, güldürürken de 

düşündürme ve sorgulamayı bünyesinde barındırır. Mizahi unsurlar, bir başka ifadeyle güldürü 

unsurları, çoğu zaman istihza unsuruyla birlikte kullanılır. Çünkü güldürü unsuru, genellikle alay ve 
alaycı bir anlam içerir. 

Fransızca kökenli bir sözcük olan ironi ise “söylenen sözün tersini kastederek kişiyle veya 

olayla alay etme; gülmece” (www.sozluk.gov.tr, 2024) şeklinde tanımlanır. Kierkegaard’a (2003, s. 
227) göre söylev sanatında sık kullanılan bir söz oyununun adıdır ironi ve özelliği, söylenen sözün 

aksinin ima edilmesidir. Bir başka ifadeyle ironi, yapısında karşıtlığı barındıran bir söylem şeklidir. 

“İronide, ilke olarak aynı anda hissedilen iki anlamdan daha ‘derinde’ olanla, ‘yüzeyde’ olan 

arasında bir çatışma vardır.” (Cebeci, 2017, s. 291). İroninin en önemli özelliklerinden biri, 
içerisinde eleştirel bir bakış bulundurmasıdır. Ele alınan konu veya belirtilen düşünce, her ne kadar 

tarafsız bir şekilde ortaya konuyormuş gibi görünse de içinde derin ve ustalıklı yapılmış bir eleştirel 

anlam barındırır. Bu kullanımda görünenin aksine görünmeyen, söylenenin aksine söylenmeyen 
üzerinde durulur. Bireysel tutum ve davranışlardaki yanlışlık, eksiklik ve zaafların yanı sıra dönemin 

toplumsal yapısı, sosyolojisi ve tarihsel süreç içerisindeki birtakım yanlışlık, eksiklik ve zaaflar da 

ironi aracığıyla gözler önüne serilir. Böylece anlatıda ortaya konulmak istenen ince alay ve eleştiri, 
ironinin anlatım gücüyle ifade edilir ve farkındalık sağlanmış olur.  

Sokrates ile kullanılmaya başlanılan ironi kavramı (Kierkegaard, 2003, s. 11); felsefe, 

edebiyat, tiyatro, siyaset, ekonomi, resim, sinema gibi pek çok alanda kendini göstermiştir. İroni, 

içinde istihza içerse de ironiyi bir istihza sanatı olarak görmek doğru değildir. İstihza bir ifade ediş 
biçimi olmaktan çok aşağılayıcı, küçük düşürücü, yıpratıcı ve kaba bir davranış biçimini içerir. 

“İroni mantıksal bir çarpılmadır, bir imadır. Bir şey söylemek, fakat söylediği şeyle söylediğinin 

http://www.sozluk.gov.tr/
https://islamansiklopedisi.org.tr/mizah
http://www.sozluk.gov.tr/


1072                                     Havvaana Karadeniz 

 

Turkish Studies - Language, 19(3) 

ötesine geçmek, söylediği şeyle söylemediğini ima etmektir.” (Taşdelen, 2007, s. 53). Bir şeyi açıkça 
söylerken aslında arka planda söylenen şeyin tam tersi bir anlamı ima etmektir. Bu durum ironinin 

temelini oluşturan karşıtlık ilkesini ortaya koyar. Bir başka ifadeyle söylenen söz ile verilmek istenen 

özün karşıtlığıdır. 

İmalı söyleyiş olarak da nitelendirilen ironide, söylenmek istenenin tam tersini kastetmek, 

yanlış bir şeyi övüyormuş gibi görünmek, böylece anlatıya gülünç ve eğlendirici bir zemin 

oluşturmak amacı vardır. Bütün bunların sonucunda ironik bir metnin karşısında okuyucunun, 
eleştirel düşünme becerisini iyi kullanabilmesi ve çözüm odaklı olması beklenir. 

İronik metinlerde söz ya da sözcükler görünen anlamının ötesinde anlamlar üstlenir. 

Sözcüğün arka planında harekete geçmeye hazır bir eylem ve birikim yer alır. Bu noktada önemli 

olan, okuyucunun, sözün arkasında yatan gerçek anlam ve eylem derinliğini kendi hazırbulunuşluğu 
aracılığıyla yeniden şekillendirerek söze dökebilmesi ve bir bütünsellik oluşturabilmesidir. Bu 

bağlamda bir metindeki ironik anlamın keşfi, yazarın anlatımındaki ustalığı kadar okuyucunun 

yetkinliği ve anlama kabiliyeti ile de doğrudan ilintilidir. 

İroni üzerine düşünen isimlerden biri olan Frye, Eleştirinin Anatomisi (2015, s. 68) adlı 

eserinde ironiyi, Aristoteles’in Etik adlı kitabından yola çıkarak Antik Yunan oyunlarındaki Eiron 

ve Alazon ikilisi bağlamında ele alır. Buna göre Alazon’un kendini olduğundan büyük görmesine 
karşın Eiron’un kendini olduğundan küçük biri gibi görmesini onaylamayan Aristoteles’in, bu 

duruma müdahale ettiğini belirterek Alazon’un kurban edilmeye, Eiron’un ise tartışmasız bir biçimde 

sanatçı olmaya yazgılı biri olarak sunulduğunu ifade eder. “Öyleyse ironi terimi, insanın olduğundan 

daha küçük görünmesine dair bir tekniğe işaret eder -bu teknik, edebiyatta yaygın bir tekniğe, az 
sözle mümkün olduğunca çok anlam yaratma yahut doğrudan bildirme veya kendi açık anlamından 

yüz çevirmiş bir sözcük dizisi yaratma tekniğine dönüşmüştür.” (Frye, 2015, s. 68). Bu düşünceden 

hareketle insanın olduğundan daha küçük görünmesine dair bir teknik ifadesiyle ironinin bünyesinde 
var olan zıtlığa işaret edilir. Az sözle mümkün olduğunca çok anlam yaratma ifadesiyle ise edebiyatta 

bir yazarın yoğun ve ustalıklı söz söyleme sanatına yetkin olması gerektiği vurgulanır. Kendi açık 

anlamından yüz çevirmiş bir sözcük dizisi yaratma tekniği ifadesiyle de ironik metinde asıl olanın, 

görünenin dışında görünmeyen anlam derinliklerine gönderme yapılması ve söylenen sözün tersinin 
kastedilerek içinde alay unsuru ihtiva etmesi gerektiği belirtilir. 

İronik bir anlamı yakalayabilmek ve anlamsal derinliğine ulaşabilmek; sosyolojik ve tarihsel 

bilgi birikimini ve etkili bir okumayı beraberinde getirir. Söylenen veya anlatılmak istenenin tam 
tersinin kastedildiğini anlayabilmek, arka planda bu hazırbulunuşluğu zorunlu kılar. “İroni bir 

söylem tercihidir; açık, net ve çeşitli anlamlandırmalara kapalı bir söylemin, tersinden veya başka 

bir şaşırtıcı uyaranla birlikte verilerek muhatabın zorlanmasıyla oluşan farkındalık oluşturma 
uğraşıdır. Bu uğraş muhataba yöneltilmiş bir tür söylem taarruzudur. Dolayısıyla ironi; gerekçesi 

sahibinin elinde olan çetrefilli ve kısmen saldırgan bir tercihtir.”  (Tuğluk, 2017, s. 444). Okunan 

metnin doğru anlamlandırılması, verilmek istenen mesaj ve derin anlamın tespit edilmesi; yazarın 

retoriği kadar okuyucunun mahareti, anlama kabiliyeti ve bilgi birikimiyle doğrudan ilgilidir.   

İroni, konuşmacının söz söyleme ustalığını ortaya koymasına yardımcı olan ve elini 

kuvvetlendiren bir güçtür. “İroninin genel olarak kabul gören üç kullanım amacı vardır: Buna göre, 

ironi öncelikle retoriğe ait bir araç olarak konuşmacının sözlerini kuvvetlendirmeye yarar. Bunun 
dışında, satire ait bir araç olarak bireysel ve toplumsal zaafları teşhir etmekte kullanılır. Üçüncü 

amaçsa, okuyucuya bazı konularla ilgili bir farkındalık kazandırmaktır.” (Cebeci, 2017, s. 287). 

İroni ile bir bilinç ve farkındalık oluşturulmak istendiği bir gerçektir. Bu bilinç ve farkındalık, 
bireylerin okuma sürecinde metne yaklaşım, metni anlama ve değerlendirme süreçlerinde önemli bir 

işleve sahiptir. 

O’conner (2009, s. 59), ironiyi “sözcük oyunu, paradoks (karşıtlam), bilerek yapılan nahiflik 

ve parodi” olarak tanımlar. O’conner’a (2009, s. 59-61) göre ironi, modern tartışmalarda gerçeğe 



Eski Hastalık, Kavak Yelleri ve Zeliş Romanlarında Mizah ve İroni             1073 

 

www.turkishstudies.net/language 

benzetme (sözel ironi) ve dramatik ironi olarak iki şekilde sınıflandırılır. Sözel ironi, tek bir anlamın 
dile getirildiği ancak farklı ve çoğu zaman da bu anlama karşıt bir anlamın amaçlandığı bir ifade 

şeklidir. Dışa vurulan anlam, hissedilirken yumuşaktır ancak amaçlanan derin anlam, keskindir. 

Dramatik ironi ise bir kurgulama aracıdır. Karakterin kendi edimlerinden anladıkları ile oyunda 
sergilenen edimler arasında belirgin zıtlıklar vardır. “İronide ikilik yaratma, paradoks oluşturma 

temel amaçtır. Aslında ironist, hayattaki pek çok ezberimizin, gerçek diye bildiğimiz şeylerin, 

görünen gerçekliğinin her zaman karşıt bir gerçekliği de bünyesinde barındırdığı ihtimalinin 
varlığını muhatabına duyumsatmak ister. (…) İronide tersinden anlam yükleme yöntemi izlenir. 

Aslında kelimeler söylendiği anlamda değildir. Sonlarında parantezli ünlem vardır ve cümlenin tersi 

bir anlamı ifade eder. Bu anlamda ironinin en büyük özelliği tersinlemedir. Bir başka değişle yazar 

söylenen şeyin tersini kastetmektedir.” (Tosun, 2009, s. 96). Bütün bunlardan hareketle ironi, 
Aristoteles’in karşıtlama olarak ifade ettiği, gülünç ve eleştirel bir etki ortaya koymayı amaçlayan 

ifade sanatı ve kabiliyetidir. 

Currie’ye (2009, s. 70) göre “ironi ve buna benzer özellikler bir yapıtın niteliğini vurgulamak 
açısından geçerli olsa da, yapıtın kendisine atfedilebilecek özellikler değildir.” Bir metnin 

incelenmesi, niteliğinin ortaya konması ve yorumlanmasında, metnin derin anlamında işlenen 

ironinin inşa edici özelliği büyük bir öneme sahiptir. Tabi ki ironinin bulunup ortaya çıkarılması, 
okuyan kişinin bilgi ve donanımıyla doğrudan ilişkilidir. 

Hayatın her safhasına sirayet etmiş olan mizah ve ironi, mevcut otoriteye başkaldırı şeklinde 

olsa dahi söylenmek istenenin, belirli sınırlar çerçevesinde, sanatsal bir düzlemde üstü örtülü bir 

şekilde dile getirilmesidir. İyiye, güzele, doğruya ve olması gerekene dair yapılan ince kelime 
oyunlarıdır. William’ın (1987, s. 70) da ifade ettiği gibi “Binlerce yıldır mizah insan hayatının 

önemli bir parçası olmuştur. Bu önemini geçmişte koruduğu kadar gelecekte de koruyacağı 

düşünülmektedir.” Bu bağlamda gündelik yaşamda da karşımıza sıkça çıkan ve çıkabilecek birçok 
durum, ironik bir şekilde gözler önüne serilmektedir. “İroninin nesnesi bir kişi olabilir, bir tutum 

olabilir, bir inanç olabilir, toplumsal bir alışkanlık ya da kurum olabilir, bir felsefe dizgesi olabilir, 

bir din olabilir, baştan sona bir uygarlık olabilir, hatta yaşamın kendisi olabilir.” (Egan, 2009, s. 

64). Hayatın hemen her alanında var olan mizah ve ironi, sanat eserlerinde ve kurgusal metinlerde 
de kendine yer bulur. Kimi zaman bireysel ve toplumsal düzeydeki bir aksaklık, eksiklik, yanlışlık 

veya fark edilemeyen bir gerçekliğe dikkatleri çeker kimi zaman da anlatıya neşe katarak soluk 

aldırır. 

Bireysel ve toplumsal izleklerin öne çıktığı Eski Hastalık, Kavak Yelleri ve Zeliş adlı 

romanlarda, Türk Edebiyatının güçlü iki kalemi Reşat Nuri ve Necati Cumalı, anlatıya canlılık 

katmak böylece okuyucunun dikkatini diri tutmak ve aynı zamanda bazı toplumsal gerçeklere dikkat 
çekmek için mizah ve ironi unsurlarından yararlanmıştır. “İroni iki ayak üzerinde durur, bir ayak 

‘olan’dayken öteki ‘olmayan’a işaret eder ve böylece daha dikkatli, çoğul odaklı bakabilen gözler 

için daha zengin ve zevkli bir okuma sağlar.” (Ağıl, 2009, s. 102). Bu sayede söz konusu romanlarda 

da ironi ve mizah unsurlarıyla okuyucunun bazı toplumsal meselelere eğlendirilirken dikkati çekilir 
ve bu meseleler üzerinde eleştirel düşünmesi sağlanır. 

Eski Hastalık, Kavak Yelleri ve Zeliş Romanlarında Mizah ve İroni  

Reşat Nuri ve Necati Cumalı, yanlış Batılılaşma, dinî uygulamalardaki yanlışlar ve batıl 
inançlar hakkında eleştiride bulunmak için mizah ve ironinin gücüne başvurur. Reşat Nuri, çalışmaya 

dâhil edilen söz konusu romanlarında yanlış Batılılaşmayı her ne kadar tarafsız bir şekilde ortaya 

koyuyormuş gibi görünse de aslında arka planda içinde ince bir alayı barındıran derin bir eleştiri 
vardır. Batılılaşmayı sadece eğlence ve giyim gibi “şekil” bakımından algılayan ve bu doğrultuda 

hareket eden taklitçi anlayışın ironisi gözler önüne serilir. Bu bağlamda Eski Hastalık (EH) ve Kavak 

Yelleri (KY), o dönemde, toplumdaki Batılılaşma serüveninin ve algısının âdeta bir panoramasıdır. 



1074                                     Havvaana Karadeniz 

 

Turkish Studies - Language, 19(3) 

Zeliş (Z) adlı roman ise toplumdaki yanlış dinî uygulamaları, batıl inançları ve dinî duyguların 
sömürülüşünü gözler önüne serer. 

Reşat Nuri’nin incelemeye alınan bu iki romanında ironi ve mizah, Batılılaşma sürecindeki 

yanlışların daha etkili bir şekilde ortaya konmasını sağlar. Reşat Nuri, ironik bir anlatımla bu 
süreçteki yanlışları doğal bir durummuş ve her şey normalmiş gibi sunarken aslında gizlenmiş bir 

gerçeği göstermeyi amaçlar. Aynı zamanda arka planda, yapılan bu yanlışların ciddi bir eleştirisini 

yapar. Öz ile biçim arasındaki kopuşa dikkat çekerek farkındalık oluşturmak ister. 

Bireylerin ve toplumların modernleşme sürecinde balo gibi etkinliklerin düzenlenmesine 

geçmeden önce modernleşme ve Batılılaşmanın içselleştirilmesi ve içinin doldurulması gerekir. Bu 

noktada yapılan değişimlerin, kültürel ve ulusal değerlerle uyumu önem arz etmektedir. 

Modernleşme adına yapılan girişimlerin, ulusal değerlerle bağdaşmadığında ortaya çıkan karşıtlık, 
gülünç durumların yaşanmasına neden olur. Gelişim adına alınan ve taklit edilen yaşam şekilleri, 

bireyin değerlerine ve gelişimine nasıl bir katkı sağlar, öncelikle bunun sorgulanması gerekir. Olması 

gereken; bireyin, kendini, köklerinden ve özünden soyutlamadan kendi değerlerine ve geleneklerine 
sahip çıkarak geleceği inşa edebilmesi ve geleceğe yön verebilmesidir. Modernleşme sürecinde 

yapılan yanlışlıklar ve karşılaşılan zorluklar, millî bilinci ve kültürün önemini bir kez daha 

hatırlatmaktadır. 

Eski Hastalık ve Kavak Yelleri romanlarında yanlış Batılılaşmanın alaylı bir eleştirisini 

görmek mümkündür. Kasabada her ne kadar bir balo düzenlense de insanların daha önce bilmedikleri 

balo denilen şeyi merak edip görmeye gelmeleri, etrafta ne olduğunu anlamaya çalışmaları ve baloda 

sergiledikleri davranışlar, Batılılaşmanın sadece şekil boyutunda kaldığının ve aslında içinin 
doldurulamadığının göstergesidir. Romanda âdeta “Modernleşme adına yapılanlara yakıştırılan 

anlamlarla asıl anlamlar arasındaki uzlaşmazlık ortaya çıkarılmaktadır.” (Demiralp, 2009, s. 88). 

Şehirlerde uygulanan ve Batılılaşma göstergesi olan giyim şekli ve düzenlenen eğlencelerin, 
kasabalarda henüz anlaşılmadığının eleştirisi gözler önüne serilir. 

İroni, kurgudaki oyunsuluktur; bir söz oyunudur. Mizah duygusu ise Lewis’e göre (1989) bir 

uyumsuzluk hâlinin sezilmesiyle ortaya çıkar. Bu çalışmaya alınan Reşat Nuri ve Necati Cumalı da 

Batılılaşma sürecinde Anadolu’nun realitesini ve dinî uygulamalardaki yanlışları aktarmada ironinin 
oyunsuluk gücü ve imkânından yararlanmış; ironi ve mizahı, hayatı yorumlamada bir araç olarak 

görmüşlerdir. Söz konusu bu yazarlar, eserlerini her ne kadar mizahi bir eser olarak kaleme almasalar 

da kasabalardaki hayatın yorumlanması noktasında mizah ve ironinin anlatım gücünden yararlanmış 
ve gerektiğinde eserlerine bu araçlarla canlılık katabilmişlerdir. Reşat Nuri ve Necati Cumalı’da 

mizah ve ironi, sadece bir söz oyunundan ibaret değil; aynı zamanda bir sanat anlayışı olarak yerini 

almıştır. Eski Hastalık romanında Züleyha’nın, aşkı, “eski hastalık” olarak tanımlaması son derece 
ironiktir. Burada aşk, sevgi ve mutluluk gibi insani değerlerin içinin boşaltıldığı, gerçek anlamlarının 

kaybedildiği ve değersizleştirildiği vurgulanır. Bu kavramların içi boşaltılarak insanların algılarının 

da değer yitimine uğradığı ve böylece bireylerin, kimlik kaybına doğru yol alan bir sürece ilerlediği 

görülür. Geldiği kasabaya uygarlık getirdiğini ve yenilikçi olduğunu düşünen Züleyha, bu kasabada 
İstanbul’da yaşadığı gibi eğlence mekânlarına gitmek, balolara katılmak ve çılgınca eğlenmek 

istemektedir. Kişi, içinde bulunduğu mekândan kaçıp kurtulamıyorsa bu mekânı, değiştirme ve 

dönüştürme yoluna başvurur. Böylece kendine yabancılaşmaya ve kimlik kaybına uğramaya başlar. 
Babasının ünlü bir komutan ve evleneceği genç olan Yusuf’un da vatan-millet bilincine sahip önemli 

bir asker olmasına karşın Züleyha’nın millî bilinç ve değerden yoksun oluşu ve hayatı pervasızca 

eğlenmek, balolara katılmak olarak algılayışı üstelik kurguda bu üç karakterin ve baba ile kızın bir 
çatışma unsuru olarak bir araya getirilişi, romanda üzerinde durulması gereken ironik bir durum 

olarak sunulur. Züleyha gibi gençlerin, kendi değerlerinden uzaklaşarak yapaylık ve taklitten ibaret 

olan yaşamı, hayatın kendisiymiş gibi algılaması eleştirilir. Ayrıca romanın öne çıkan iki karakterine 

verilen isim de üzerinde düşünülmesi gereken bir başka husustur. Yazar, kullandığı bu isimlerle 



Eski Hastalık, Kavak Yelleri ve Zeliş Romanlarında Mizah ve İroni             1075 

 

www.turkishstudies.net/language 

Yusuf ile Züleyha’nın o şanlı aşkına atıfta bulunmuş ancak romanda aynı ismi taşıyan çiftin 
mutsuzluğuna, memnuniyetsizliğine ve yaşadığı problemlere yine ironik bir şekilde dikkat çekerek 

Yusuf ile Züleyha kıssasına gönderme yapmıştır. 

Batılılaşma, yenileşme ve modernleşme hareketi olarak algılanır. “Cumhuriyet döneminin 
taşraya yaklaşımında hâkim karakter, Meşrutiyet’ten miras kalan Batı tipi modernleşmeci tavır 

olur.” (Solak, 2015, s. 49). Ancak bu Batılılaşmacı tavır, şehirlerde olduğu gibi Anadolu’nun 

kasabalarında da daha çok yaşam şekli olarak öne çıkar. Buna bağlı olarak Batılılaşma; Batılı tarzda 
eğlenme, müzik, dans, giyim, yaşayış tarzı gibi yüzeysel algılanır ve bir moda hâlinde hızla yayılır 

(Karadeniz, 2020, s. 639). Toplumdaki hızlı değişimi ihtiva eden bu yanlış Batılılaşma hareketi, 

edebî eserlerde kendine ironik bir şekilde yer bulur ve sosyal duyarlılığı yüksek yazarlar tarafından 

mizahi unsurlarla harmanlanarak dikkatlere sunulur.  

Eski Hastalık romanında mizah ve ironi, yanlış Batılılaşmanın gözler önüne serilmesi 

aracılığıyla ortaya konur. Batılılaşmanın, Anadolu’nun köy ve kasabalarında bahçe partileri, caz 

toplantıları, giyim şekli, dans ve balo gibi daha çok dış görünüş, yaşayış ve eğlence yönüyle yanlış 
algılanması, ironik bir biçimde ele alınır. Bu bağlamda insanların Batılılaşma adı altında kendi öz 

değerlerinden uzaklaşarak kültürel çözülmeye doğru gidişinin eleştirisi yapılır. Bir toplumu bir arada 

tutan değerlerin değişimi ve bu değişim sonucunda toplumda oluşan yaraların ve problemlerin 
normalleşmesi sürecine işaret edilir. “İnsan, kendi kültür değerlerine ‘günübirlik endişeler’ ve ‘moda 

eğilimler’ nedeniyle yabancılaştığında, varoluş kaynakları için potansiyel bir tehdit mekanizmasına 

dönüşmektedir.” (Korkmaz, 2004, s. 50). Bu bağlamda Eski Hastalık romanında Silifke kasabasında 

yapılan bir düğün vasıtasıyla potansiyel bir tehdit olarak algılanan kültürel çözülme ve yanlış 
Batılılaşma, mizahi unsurlarla beraber ironik bir şekilde ortaya konur.  

Kasabanın genellikle aydın kesimini oluşturan memur, zabit veya eşraf aileleri aracılığıyla 

ortaya konan bu yanlış algı ve yaşam biçimi, ekonomik etken ve seviyeye bağlı olarak süreç içinde 
kasabadaki diğer insanlara da dalga dalga yayılır. Romanda, yanlış Batılılaşmanın zamanla her 

sınıftan insanı saran bir moda hâline gelişi, kasabada gerçekleşen bir düğün ile şöyle somutlaştırılır: 

“… güvey bir eşraf ailesinin oğlu, gelin bizim belediye meclisindeki âza 

arkadaşlardan birinin kızı… İki aile arasında bir ihtilâf çıktı… Güvey tarafı eski 
usul, alaturka düğün, gelin tarafı balo istiyor… Neyse, araya girdik, bir bahçe 

eğlentisiyle meseleyi hallettik… Yani hem alaturka saz falan çalınacak, hem dans 

edilecek…” (EH, s. 55) 

Batılılaşmanın yalnızca eğlencesiyle alındığı bu düğün merasimi, kasabada “balolu düğün, 

yahut düğünlü balo” (EH, s. 59) olarak adlandırılır. Henüz elektriğin olmadığı bir bahçede lüks 

lambalarının altında balolu düğün düzenlenir ve bu düğüne trajikomik bir şekilde Mersin’den cazbant 
ekibi getirilir. Burada düzenlenen düğünlü balo ile dönemin Batılılaşma özentisi ve bu Batılılaşmanın 

sağlam bir temele oturtulamadığı ortaya konur. Yapılan yeniliklerin halktan uzak oluşu, Anadolu 

insanının değerleri, gelenek ve görenekleriyle bütünleşememiş hâli ve Batı’nın yüzeysel algılanarak 

taklit edilmesi gerçekçi bir şekilde sunulur. Böylece kasaba halkının, Batılılaşma özentisine karşı 
tepkisi açıkça gün yüzüne çıkarılır. 

Düğüne katılan bir babanın, kızlarına, “Mantolarınızı sırtınıza giyin bakalım… Dansa 

kalkacak olursanız, ayağınızı kırarım.” (EH, s. 62) demesi, kendi kültürel değerleriyle bağdaşmayan 
balolu düğünün, kasabada algılanışını ve insanların, Batılı yaşam tarzını kabullenemeyişini ortaya 

koyar. Bunun yanında balolu düğünde, cazbant eşliğinde nasıl oynayacağını bilemeyen misafirlerin 

bir türlü sahneye çıkmadığı görülür. Balolu düğün ve bu düğünün kasaba halkıyla bağdaşmayan 
eğreti hâli, ironik bir şekilde şöyle aktarılır: 

“Saat -buralarda gecenin ikisi, üçü demek olan- ona yaklaştığı hâlde 

dans meydanında hâlâ bir hareket görülmüyordu, arkamızdaki masada oturan 



1076                                     Havvaana Karadeniz 

 

Turkish Studies - Language, 19(3) 

siyah başörtülü, mavi kadife pelerinli bir kadının, ‘anne, ne zaman dans 
oynıyacaklar?’ diye sızıldanan topaç gibi bir oğlan çocuğuna: ‘Sen başını dizime 

koy da uyu. Ben, başlayınca seni uyandırırım’ diyordu.” (EH, s. 62) 

“… sekiz dokuz saatten beri, yolda cıcığı çıkmış olması lâzım gelen 
cazbantçılar, ayaklarının tozuyle işe giriştikleri, üst üste üç fokstrot çaldıkları 

hâlde ortada henüz hiçbir hareket görülmüyordu. Bir aralık, pistin bir yanından 

öbür yanına geçmek istiyen uzun boylu bir kızı, dansa kalkıyor zannederek, 
alkışladılar. Kızcağız, ayakları birbirine dolaşarak kendini dar dışarı attı ve bir 

daha görünmemek üzere kayboldu.” (EH, s. 63) 

“Komite, bu gece için bir de büfe tertip etmişti. Büfe, bahçenin köşesinde, 

bir kahveci barakası içinde idi. Misafirler gece yarısına doğru grup grup oraya 
götürülecek, kendilerine dondurma, limonata gibi şeyler ikram edilecekti. 

Kalabalık, programın bu numarasına da mâni oluyordu. Gece yarısından 

sonra bahçede dehşetli bir susuzluk baş gösterdi. 

Herhangi bir sebepten dolayı dışarı çıkanların bir daha içeri 

girebilmeleri şüpheli olduğu için, halk, büfenin önüne yığılıyordu. Öyle ki, bir 

zaman sonra büfeyi idare eden belediye memurları barakanın kepenklerini 
kapamaya mecbur oldular. (…) 

Cazbandın gürültüleri içinde bazı kimselerin: ‘Kerbelâ’da mıyız yahu?.. 

Su bu… Verin içelim Allah aşkınıza’ diye bağırdıkları işitiliyordu. 

Kalabalığın arasından, masamızın arkasına kadar sokulmuş poturlu bir 
ihtiyar: ‘İnsan akıl edip de iki teneke su getirmeli imiş. Kırkar paradan dünya 

kadar para kazanacakmışım’ diye hayıflanıyordu. 

Maamafih, ihtiyaç karşısında belediye reisi de bu tedbire başvurmuştu. 
O, şimdi pırıl pırıl frakı, yakasının kokartlarıyle kapının yanında sebilcilik 

yapıyor, dışardan kovalar, tenekeler, ibriklerle getirttiği suları ahaliye 

dağıtıyordu.” (EH, s. 65-66) 

İroni aslında hayatın kendisi ve aynı zamanda dünyaya karşı takınılan tavırdır. Bu bağlamda 
“İroninin en sık rastlanan biçimi, aslında ciddi olmayan bir şeyi ciddi olarak vermesidir. Diğer bir 

biçim ise ciddi bir konuyu bir espri gibi, şaka yollu dile getirmesidir …” (Kierkegaard, 2003, s. 228). 

Söylenmek istenip de söylenemeyenlerin, eğlendiriyormuş gibi görünürken son derece ciddi bir 
anlamla sunulması ve böylece farkındalık sağlanmasıdır. Konuk’un (2007, s. 135) da dediği gibi 

“ironi, gerçeği görünür kılmanın bir yolu”dur. Bu noktada Eski Hastalık romanında mekânın ve 

imkânların hiçbir şekilde el vermediği, uygun olmadığı bir ortamda balo tertip edildiği görülür. Basit 
bir su organizasyonu bile yapılamazken cazbant müziği eşliğinde balo düzenlenmesi; o süreçte 

Anadolu’nun kasabalarının durumunu, kendilik değerlerinden uzaklaşma serüvenini, değerlerine 

yabancılaşmasını ve düştüğü komik hâlleri ironik bir şekilde gözler önüne serer. İnsanın, Batılılaşma 

ve modernleşmeye uyum sürecindeki çırpınışları komik unsurlar ile eleştirilir. Sadece şekilcilikten 
oluşan yeni bir yaşam biçimine yönelmek ve yeni bir dünya görüşünü benimsemek yerine millî bilinç 

ve kimliğin korunması noktasında farkındalık oluşturulmaya çalışılır.  

Balolu düğünü tertip edenlerden biri olan Belediye komitesinin genç azalarından Fikri Bey, 
baloya uygun olmak için smokin giyer. Ancak üstünde smokinle ağaç tepesindeki lüks lambalarını 

yakmakla meşgul olur. Daha sonra pösteki parçasından bir sakal takarak halkı güldürmek için bir 

monolog okur. Ardından bir hokkabazlık numarası yapar, şapkanın altındaki yumurtadan bir piliç 
çıkarma numarası yapacağı sırada masanın gizli bölmesinden pilicin kaçmasıyla numarası yarım 

kalır. Tam o sırada gösteriyi izlemek için kalabalık arasından bir ağaç dalına çıkan iri gövdeli adamın, 



Eski Hastalık, Kavak Yelleri ve Zeliş Romanlarında Mizah ve İroni             1077 

 

www.turkishstudies.net/language 

ağaç dalının kırılması ile yere düşmesi, tüm dikkatleri üzerine toplar. Baloda son olarak eğlenceli bir 
eşya piyangosu çekilişi yapılır. Bu çekilişte saçsız bir adama tarak, yüzü yanık bir kadına ironik bir 

şekilde el aynası çıkar. Balolu düğün sabaha kadar devam edecekken ağaçlardaki asılı lüks lambaları 

türlü harıltılarla kasaba halkını korkutmaya başlar. Fikri Bey, smokininin üstüne iş gömleğini tekrar 
geçirerek lambaları tamir etmeye çalışır. Bu sırada bir kişinin gömleğinin yanmasıyla insanları bir 

korku sarar ve bu sebeple balo olarak adlandırılan bu etkinlik korkunç bir biçimde sona erer. 

Kasabada düzenlenen balolu düğünün, bu hâliyle kasaba halkının gerçeğini yansıtmadığı ve 
kasaba halkıyla bütünleşmeyerek yapay kaldığı görülür. Ayrıca düğüne katılan misafirlere limonata 

ve dondurma gibi çeşitli ikramlarda bulunmak için bahçenin bir köşesinde tertiplenen büfe, kasaba 

halkının yoğun izdihamı nedeniyle bir süre sonra içinden çıkılamayacak bir hâl alarak kapatılır. 

Sabaha kadar devam etmesi düşünülen balolu düğün ise aydınlatmayı sağlayan lüks lambalarının 
çıkarttığı hırıltılı ses nedeniyle ahalinin korkmasıyla gece bir sularında son bulur. Bütün bunlar, tam 

olarak Batılı olamayan kasaba insanının, Batılı yaşayış ile geleneksel yaşayış arasındaki bocalayışını 

somutlaştırır. Yanlış Batılılaşma, insanın kendine ve değerlerine yabancılaşmasına neden olduğu gibi 
kültürel çözülmeyi de beraberinde getirir. Sosyal duyarlılığı ile ön plana çıkan Reşat Nuri, çağının 

önemli hastalığı olan yanlış Batılılaşmayı, Eski Hastalık adlı romanıyla başarılı bir şekilde işler. 

Yazar romanında, yanlış Batılılaşma ile aslında Doğu-Batı ekseninde gerçekleşen eski-yeni ve 
alaturka-alafranga ikiliğini ve çatışmasını mizahi unsurlardan da yararlanarak ironik bir şeklide 

somutlaştırır (Karadeniz, 2020, s. 642-643).  

Kavak Yelleri romanında da ironi ve mizah, Eski Hastalık romanında olduğu gibi yanlış 

Batılılaşma algısıyla ortaya konur. Özellikle memur aileleri ve kasabanın ileri gelenleri; balo 
düzenlemek, Cumhuriyet balosunda dans etmek, salon oyunu ve poker oynamak gibi etkinliklerle 

inkılabın ve Batılılaşmanın gereklerini yerine getirdiklerine inanır. “Mizah, toplumsal sevinçlerin 

dışa vuruluş şekli olarak göze çarpsa da ilk toplu eğlencelerde ve mizah örneklerinde değişmeyen 
bir çatı gözlenmektedir.” (Heath, 1998, s. 3). Kavak Yelleri romanında halkın gelenek ve 

görenekleriyle örtüşmeyen etkinlikleri ile Cumhuriyet döneminde görülen yüzeysel Batılılaşma 

özentisine vurgu yapılır. Cumhuriyet’in ilk yıllarındaki “dans hastalığı” (KY, s. 53) ve kadınlı 

erkekli aile toplantıları modası, her yerde olduğu gibi romanda ismi verilmeyen bu kasabada da 
kendini gösterir. Bu toplantılarda oynanan “salon oyunu” dikkat çeker. Bu oyunda kadınlar yan yana 

sandalyelere oturtulurken eşleri, kadınların arkasında ayakta durur. Kadınların karşısına ise bekâr ya 

da eşi yanında olmayan erkeklerden oluşan bir kavalye grubu dizilir ve bu oyunun kuralları romanda 
mizahi unsurlarla birleştirilerek ironik bir şekilde şöyle anlatılır: 

“Her dam, karşısındaki kavalye ile göz göze bakışacak; kavalye, dama 

gözleriyle bir gizli ‘Gel bana’ işareti çakacaktı; sandalyenin arkasında bekçilik 
yapan koca, bu işareti yakalayabilirse ne âlâ. Fakat bir dalgınlığa gelir, yahut 

atik davranıp karısını vaktinde omuzlarından yakalayamazsa kadın birdenbire 

kuş gibi kavalyenin kollarına uçacak ve her ikisi ortada dansa başlayacaktır. 

Oyunu kaybeden koca da bu esnada el çırparak anırma, böğürme gibi hayvan 
sesleri çıkararak sosyeteyi eğlendirecek. Hâsılı, ‘Gözünü aç… Yoksa karıyı 

uçurduğunun resmidir!’ mânâsında gelen gayet terbiyeli bir sosyete oyunu! Bu 

oyunda bazen eğlenceli kazalar da olurdu. Mesela koca, kadını tutayım derken 
önündeki sandalyeye takılarak yuvarlanır, yahut kadının bir yerini incitir veya 

yırtardı. Ve bu yüzden karı koca arasında çıkan kavgalar o kadar eğlenceli olur 

ki misafir kadınların ayakta duran bir kısmı gülmek için ellerini kasıklarına 
koyup yere çömelirler, yahut avuçlarıyla baldırlarını döverlerdi.” (KY, s. 54-55) 

Aynı şekilde Hükûmet Konağında verilen Cumhuriyet balolarının birine civar köylerde kazı 

yapmak için kasabaya gelmiş birkaç madenci davet edilir. Madencilerin evli kadınlarla dans etmeleri, 

kasabanın yerli erkeklerinin tepkisine yol açar ve bir süre sonra baloda büyük bir kavga meydana 



1078                                     Havvaana Karadeniz 

 

Turkish Studies - Language, 19(3) 

gelir. Kaymakam, jandarma komutanı, mal müdürü, vergi memuru ve daha pek çok kişinin 
bulunduğu bu kavgada kadınlar, “Can kurtaran yok mu?” (KY, s. 57) diye çığlık atmaya başlar. Bu 

çığlıklar başka odadaki kadınların ağzında “Yangın var!” (KY, s. 57) şeklinde değişince salonda bir 

izdiham yaşanır. Küfürler, ağlaşmalar, havada uçuşan şişeler ve iskemleler arasında insanlar, koltuk 
ve kanepelerden atlamaya ve birbirini ezmeye başlar. Bazıları kapılara ve pencerelere koşuştururken 

balo kıyafetli bazı kadınlar eşlerinin kucağında bayılır, üzeri yeldirmeli bazı yaşlı kadınlar ise deprem 

anında yaptıkları gibi avazı çıktığınca Kunut duası okumaya başlar. En sonunda dışarı çıkmayı 
başarabilen erkekler ise balo kıyafetli eşlerini kucaklarına veya sırtlarına alarak balonun yapıldığı 

hükûmet konağından kaçmaya çalışır (Karadeniz, 2020, s. 644). 

Hükûmet Konağında yaşanan bu olaylara tanıklık eden bekçi, hemen kasabanın doktoru 

Sabri Bey’in evine gider ve “Millet birbirini kesiyor.” (KY, s. 57) diyerek durumu haber verir. 
Baloda çıkan kavga sonucu pek çok kişi yaralanır ve o gün eşinin rahatsızlığından dolayı baloya 

katılamayan Doktor Sabri Bey, yaşanan bu olay nedeniyle yaralılara müdahale etmesi için çağrılır. 

Sabri Bey ise eşi Celile’ye, “Korkarım, mürteciler bastı baloyu!” (KY, s. 57) diyerek telaşlanır ve 
gecelik entarisinin üstüne pardösüsünü giyerek Hükûmet Konağına koşar. Sabri Bey, spor 

bayramlarında olduğu gibi aslında balolarda da ilk yardım ekibine ihtiyaç olduğunu belirterek 

durumun trajikomikliğine ironik bir biçimde vurgu yapar. 

Bütün bunlar, kasabada inkılabın ve Batılılaşmanın bir göstergesi olarak algılanır. Böylece 

yapılan inkılabın ve Batılılaşmanın kasabadaki yansımaları ve aynı zamanda Batılılaşmanın yanlış 

ve yüzeysel algılanması, baloya katılan insanların trajikomikliği ile ortaya konur. Aynı şekilde Sabri 

Bey’in, “Korkarım, mürteciler bastı baloyu!” demesi, halkın; balo düzenlemek, iskemle oyunu 
oynamak gibi Batılılaşma hâllerine karşı olduğunu gözler önüne serer. Böylece balolar düzenlenerek, 

farklı kıyafetler giyilerek ve kendilerine eşlerinin dışında başka kavalyeler seçilerek Batılılaşmanın 

sağlanamayacağı gerçeğine dikkat çekilir. Kasaba halkı kendi gelenek, görenek ve değerleri ile Batılı 
tarzda yaşayış arasında sıkışarak çatışma yaşar. Batı’nın yalnızca eğlence ve yaşam şartlarının 

benimsenmesi; bilim, teknoloji ve üretim sahalarının görmezden gelinmesi, taklitçiliği somutladığı 

gibi aynı zamanda bireyin kendi değerleri ve özü ile yaşadığı çatışmayı ve değerlerini kaybetmesini 

ironik bir şekilde gözler önüne serer. Böylece Reşat Nuri, eseri aracılığıyla millî bilinç ve kimlik 
noktasında yine farkındalık oluşturmayı amaçlar ve dönemin sosyolojisini ortaya koyarak toplumsal 

aksaklıkları eleştirir.  

Reşat Nuri, Batılılaşmanın tam olarak anlaşılamamasını ve insanların yaşadıkları duygusal 
değişimleri, kasabada düzenlenen bir balo merasimi aracılığıyla sunar. Şekil ile içeriğin birbirine 

uymadığı bu programda Batılılaşmanın halk tarafından algılan(amay)ışı hatta kasaba temsilcilerinin 

ve bu baloyu tertip eden kişilerin bile Batılılaşmayı özümsemeyişleri ortaya konur. Batı’nın yalnızca 
müziği ve dansı ile alınamayacağı hem baloyu düzenleyen kasabanın ileri gelenleri hem de halkın 

giyim, davranış ve konuşmalarından hareketle ironize edilerek eleştirilir.   

Zeliş romanında ise mizah ve ironi, insanların batıl inanışlara yönelişleri ve sıkıntılarına bu 

inanışlarda çözüm arayışlarıyla ortaya konur. Cumhuriyet dönemi yazarları tarafından sıkça ele 
alınan batıl inançlar; halkın eğitim eksikliği, bilinçsizliği ve çaresizliğinden kaynaklanan inanışlardır. 

Bir başka ifadeyle aslında bireylerin dinî duygularının sömürülmesidir. Necati Cumalı’nın Zeliş adlı 

romanında da toplumun batıl inançlara bağlılığı ve bu inançların toplum üzerindeki etkisi ironik bir 
şekilde eleştirilerek vurgulanmak istenir (Karadeniz, 2020, s. 559). 

Tabi ki sanatta ve özellikle edebiyatta hayatın içinde var olan mizah ve ironi sahnelerinin 

olması kaçınılmazdır. Mizah ve ironi unsurlarıyla toplumsal aksaklıklar, yanlış algılar, bilgi eksikliği 
ve ahlaki değerlerdeki yozlaşmalar eleştirilerek gözler önüne serilir. “İroni, galiba daha çok yaşamın 

kendisinden kaynaklanıyor. Yaşam ve insanlar o kadar çelişkili ve değişken ki, en sıradan 

kahramana, en önemsiz ayrıntılara bakarken bile bu ironiyi yakalamak güç olmuyor… Önemli 

sayılan çok şeyin önemsizliğini, ağırlık sayılan çok şeyin hafifliğini, zorbalığı, fanatizmin, 



Eski Hastalık, Kavak Yelleri ve Zeliş Romanlarında Mizah ve İroni             1079 

 

www.turkishstudies.net/language 

megalomaninin, bilgiçliğin, budalalığın, iki yüzlülüğün, kendini aldatışın, dalkavukluğun, batıl 
koşullanmaların ipini pazara çıkarıcı, ama bunu bağırganlıkla değil, usul yapan ince bir alay.” 

(Özyalçıner, 1984, s. 4). İronide çeşitli göndermeler yapılarak hayatın sıradanlığına bir karşı duruş 

ortaya konur. 

Zeliş romanında batıl inançlar, Zeliş’e büyü yapıldığı için kızının Cemal’le mektuplaştığını 

düşünen annenin, kızını bu büyüden kurtarmak için kasaba merkezindeki büyücü kadına gitmesiyle 

yer edinir. Zeliş’in annesi, kaldıkları çardağın içindeki yatakları düzeltirken Zeliş’in Cemal’le 
yazıştığı mektupları bulur. Başlarda bu kâğıtlara bir anlam veremeyen kadın, okla delinmiş kalp 

resmini görünce bu kâğıtların mektup olduğunu anlar ve durumu eşi Recep’e bildirir. Recep, bu 

duruma öfkelenir ve Zeliş’i dövmek için çardaktan çıkar. Annesi, Zeliş’in yediğine-içtiğine bir şeyler 

katılmış olacağını bu nedenle kızının büyülendiğini ve aklının şeytanlar tarafından zapt edildiğini 
ileri sürer. Ardından Zeliş’in, şimdi büyünün tesiri altında olduğundan dövmenin ve nasihat etmenin 

bir fayda vermeyeceğini söyler. Bu büyüden kurtulmak için kasaba merkezindeki aynacı kadına gider 

ve ondan, kızının Kadıovacıklıların Cemal’den soğumasını ve basiretinin çözülmesini ister. Bu 
noktada yazar, Aynacı kadın ile Zeliş’in annesi arasında geçen diyaloğu mizahi unsurlarla 

harmanlayarak ironik bir şekilde ortaya koyar.    

Aynacı kadın, Zeliş’in annesine göre içinden ahiret kokuları gelen küçük bir odaya geçer. 
Raftan aldığı, yaprakları iyice sararmış bir kitabı karıştırarak, okuyup üfler. Ardından elinde iki kuru 

ekmek parçası, küçük rahlesi, hokka ve divitiyle avluya çıkar. Ekmek parçalarının üzerine anlaşılmaz 

bir şeyler yazar, çizer ve büyük bir umutla bekleyen Zeliş’in annesine şu talimatları sıralar: 

“— Bugün perşembe, (…) yarın cuma, öbür gün cumartesi, daha öbür gün 

pazar. Pazara kadar üç gün bu iki parça ekmeği çardağında sakla. Pazar günü, dördüncü 

gün, birinci kuşluk, birini ikindi üstü, birini kediye, birini köpeğe yedir, kızın selamete 

çıkar. 

Kadın elindeki ekmeklerin hangisini kuşluk, hangisini ikindi üstü, hangisini 

kediye, hangisini köpeğe, sonra da önce kediye mi, yoksa köpeğe mi yedireceğini tekrar 

tekrar sordu. 

Aynacı kadın ‘Bunu kuşluk, bunu ikindi…’ dedi olmadı! Karıştırıyordu. ‘Bunu 

kediye, bunu köpeğe’ dedi. Gene aklının takıldığı bir nokta kaldı. Aynacı kadının ikindi 

üstü diye gösterdiği parça, sonradan kediye gösterdiği parçaydı. Oysa ki ilk sorusunda, 

o parçayı kuşluk vakti atmasını söylüyordu… İş karışıyordu. Konuşma o hâle geldi ki 

Aynacı kadın da, o da söylediklerini iyice karıştırdılar… Elleri, okunmuş ekmekleri 

gösterirken birbirine bir zaman dolandı. En nihayet kadın aklı tamamen karıştığı bir 

sırada, Aynacı kadının dediklerini anladığını sandı. Dualar, minnetler mırıldana 

mırıldana kapıya doğru ilerlerken borcu olan iki buçuk lirayı karşısındakinin eline 

sıkıştırdı. Ne de olsa çardağına döndüğü zaman yüreği rahattı.” (Z, s. 136-137) 

Zeliş’in annesi bir şeyler yapmış olmanın verdiği rahatlıkla eve gelir ve Aynalı kadının 

talimatlarını uygulayarak beklemeye başlar. Bu sırada mektuplarının, başkaları tarafından 

karıştırıldığını anlayan Zeliş, daha dikkatli mektuplaşmaya, gelen mektuplarının, kâğıt ve kaleminin 
başkaları tarafından bulunmaması için bütün bunları bir zaman üzerinde taşımaya başlar. Daha sonra 

üzerinde taşıdığı mektup, kâğıt ve kalemleri, çardağın az ilerisindeki bir zeytin ağacının kovuğuna 

saklar. Zeliş’in bohçasını kontrol eden anne ise yeni mektuplar göremeyip kızının davranışlarında 
bir gariplik sezinlemeyince büyünün bozulduğuna kanaat getirir. Anne ile babanın bu kanaati 

romanda, “Sonunda kocasıyla kendilerini inandırmak istedikleri şeye inanmaları güç olmadı: 

Kızları, Cemal’den soğumuştu!” (Z, s. 137) şeklinde dile getirilir. Hurafelerden medet umma ve 

çözümü bu yolla bulmayı bekleme; cahillik, eğitimsizlik ve bilinçsizliğin bir sonucudur. Bu hâliyle 
Zeliş romanında insanların aklını kullanmak, araştırmak, konuşmak ve problemleriyle yüzleşmek 

yerine birtakım objelere sığınarak onlara bel bağlaması, büyük bir toplumsal problem olarak gün 



1080                                     Havvaana Karadeniz 

 

Turkish Studies - Language, 19(3) 

yüzüne çıkarılır. Böylece Necati Cumalı, eseri aracılığıyla toplumsal bilinç noktasında farkındalık 
sağlamayı amaçlamıştır. 

İroni, gündelik yaşamın olağan taraflarını, karşıdakine ilgi uyandırıcı ve eğlenceli bir şekilde 

sunarken içinde derin bir eleştiri barındırır. “İronik anlatımın en önemli özelliklerinin başında 
eleştirel bakış bulunur. Yazar her ne kadar saçmalığı/karşıtlığı tarafsız bir şekilde anlatıyor gözükse 

de metnin gerisinde ağır bir eleştiri vardır. Toplumsal yapı, tarihsel yanlışlıklar ironinin gücüyle 

mahkûm edilir. Ayrıca bu anlatımda üst bakış ve ince bir alay kendini hissettirir. Ama bu alay, bildik 
küçümsemeye işaret eden bir tavır olmayıp bu acınası olaya duyulan tepkinin bir sonucu olan karşı 

koyuştur.” (Tosun, 2007, s. 84). Zeliş adlı romanda din ve inanç gibi konularda insanların sahip 

olduğu yanlış algı ve trajikomik durumlara gülünç bir şekilde dikkat çekilmiştir. Annenin, kızına 

yapıldığını düşündüğü büyüyü bozdurduğuna dair kanaat getirdikten sonra kendinden emin bir 
şekilde iyi bir şey yapmanın ve başarmanın verdiği iç rahatlama ile sunulması, toplumsal bozukluları 

ve bilgi yanlışlarını ironik şekilde gözler önüne sermektedir. Burada ayrıca insanların kendi 

doğrularının olduğuna da dikkat çekilir. Bu da yine ironinin bir başka boyutu olarak 
değerlendirilebilir. Yazar, Zeliş’in annesinin Aynacı kadına gitmesini öyle samimi bir anlatımla 

sunar ki sanki bütün o sıra dışı yapılanlar, son derece normalmiş görüntüsü verir. Aslında bu hâliyle 

gerçekleşen olay ve durumların yanlışlığını ve karşıtlığını, olağan ve olması gereken bir olgu gibi 
sunarak ironide olması gereken karşıtlık kavramını da pekiştirmiş olur. Böylece toplumsal bir 

bozukluk, yazarın bilinçli bir uygulaması ile daha etkili bir şekilde sunulur ve gizlenmiş bir gerçek 

gün yüzüne çıkarılır. 

Sonuç 

Sosyal duyarlığı yüksek olan yazar ve sanatçılar, gündelik yaşamda sıkça rastlanılan bireysel 

ve toplumsal konu ve sorunları eserleri aracılığıyla mizahi bir şekilde ele alarak insanları 

eğlendirirken bu konu ve sorunlar üzerinde düşündürmeyi amaçlar. Böylece hem esere canlılık 
katarak eseri tekdüzelikten kurtarır hem de yanlış algı ve aksaklıkları eleştirel bir şekilde gün yüzüne 

çıkararak somutlaştırır. Bir başka ifadeyle mizah ve ironinin ulaştığı son nokta eleştiridir. Mizahi 

olarak verilen şeylerin, arka planında derin eleştiriler barınmaktadır. Olumlu gibi aktarılan şeylerin, 

dolaylı yoldan olumsuzlandığı görülür. İnsanın kendi değerlerine yabancılaşması, Batılılaşmanın 
yanlış algılanması, dinî gereklerin bilgi eksikliği ve yanlış uygulamalara bağlı olarak geldiği 

trajikomik durumlar ve üstelik gülünç duruma düşüşün farkına bile varılamaması, eleştirel bir bakış 

açısıyla hicvedilir. Böylece bireylerin bilinçlendirilmesi ve farkındalığının oluşturulması amaçlanır. 
Bu bağlamda Reşat Nuri ve Necati Cumalı da toplum sosyolojisini ve Anadolu’nun o günkü hâlini 

realist bir şekilde romanlarına taşımış ve romanlarında anlatı içine serpiştirdiği birtakım mizahi ve 

ironik unsurlar ile dönemin toplum yapısına ve yaşam şekline nükteli bir şekilde ışık tutmuştur. 

Reşat Nuri, Anadolu insanının geçmişten beri sahip olduğu gelenek-göreneklere, manevi 

değerlere, tarihî ve kültürel birikime dayalı olarak süregelen yaşam tarzı ile inkılap hareketine bağlı 

olarak kasabalarda başlayan ve kendi kültürüne ait olmayan yeni yaşam şekli ve eğlence anlayışının 

Anadolu insanı üzerindeki trajikomik hâlini, eğlenceli bir şekilde sunmayı ve eğlendirirken de 
düşündürmeyi başarmıştır. O süreçte insanların, kendi kültür ve değerlerinden uzak oluşu ve 

Batılılaşmanın yalnızca biçim ve şekil bakımından algılanışı, bir başka ifadeyle şekilci modernleşme, 

mizahi ve ironik bir şekilde gözler önüne serilir. Dolayısıyla Reşat Nuri’nin, mizah ve ironiyi, söz 
konusu çalışmaya alınan Eski Hastalık ve Kavak Yelleri romanlarında başarıyla işlediği görülmüştür. 

Necati Cumalı ise Zeliş adlı romanında yozlaşmış dinî değerleri komik bir şekilde dile 

getirmiş görünse de aslında insanların dinî değerlerden uzaklaşarak batıla yönelişinin ve batıl 
inançların toplum üzerindeki etkilerinin ciddi, ağır ve gerçekçi bir eleştirisini yapar. Mizah ve ironi 

yoluyla vermek istediği mesajı, tarizli bir anlatımla dile getirmeyi tercih eder. Kurguda yer alan 

mizahi sahneler, dinî değerler kavramının içinin boşaltıldığının ironik bir eleştirisidir. Ritüelleşmiş, 

sıradanlaşmış ve basmakalıplaşmış yanlış davranış modelleri ile insanların gülünç duruma düşüşü 



Eski Hastalık, Kavak Yelleri ve Zeliş Romanlarında Mizah ve İroni             1081 

 

www.turkishstudies.net/language 

ironik bir şekilde sunulur. Yaşamın içinde olan ve ciddi bir sorgulama gerektiren çarpık inanışlar, 
kendine kurgu içinde yer bularak dikkat çekilir.   

Her iki yazarın da eserlerinde, mizah ve ironiyi birer araç olarak kullanarak toplumsal 

eleştiriler yaptığı görülmüştür. Söz konusu yazarlar, mizah ve ironi aracılığıyla toplumun 
çelişkilerini, yanlış algılarını ve eksiklerini eleştirerek okuyucunun dikkatini çekmeyi başarmışlardır. 

Böylece bireylerin hem eğlendirici bir anlatım içinde düşündürülmesi hem de toplumsal sorunlar 

üzerine eleştirel bir bakış açısıyla farkındalık kazandırılması amaçlanmıştır. Sonuç olarak Reşat Nuri 
ve Necati Cumalı, eserlerinde benimsedikleri bu yaklaşımlar ile mizah ve ironinin eleştirel gücünü 

etkili bir şekilde kullandıklarını gözler önüne sermektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1082                                     Havvaana Karadeniz 

 

Turkish Studies - Language, 19(3) 

Kaynakça 

Ağıl, N. (2009). Karanlığın yüreği ya da yüreğin karanlığı. Kitap-lık Aylık Edebiyat Dergisi, 123, 98-

102. 

Aydın, İ. S. (2013). Yazılı ironik metinlerin anlamlandırılması üzerine bir durum saptaması: Köşe 

yazısı örneği, bilig (64), 49-70.  

Cebeci, O. (2017). Komik edebî türler: Parodi, satir ve ironi. İthaki Yayınları.   

Cumalı, N. (2018). Zeliş. Cumhuriyet Kitapları. 

Currie, G. (2009). Yapıt ve metin. Kitap-lık Aylık Edebiyat Dergisi, 123, 70-71. 

Demiralp, O. (2009). Saatlerin karıştığı vakit. Kitap-lık Aylık Edebiyat Dergisi, 123, 84-91. 

Egan, C. (2009). İroninin kurbanı. Kitap-lık Aylık Edebiyat Dergisi, 123, 64-69. 

Frye, N. (2015). Eleştirinin anatomisi. Ayrıntı Yayınları. 

Güntekin, R. N. (1991). Kavak yelleri. İnkılap Kitabevi. 

Güntekin, R. N. (1979). Eski hastalık. İnkılap ve Aka Kitabevleri.  

Heath R. L. (1998). Humor following cerebrovascular accident [Unpublished doctoral dissertation]. 
University of Kentucky, UMI, Dissertation Information Service. 

Karadeniz, H. (2020). Türk romanında kasaba (1860-1960) [Yayımlanmamış doktora tezi].   Kırşehir 

Ahi Evran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Kierkegaard, S. (2003). İroni kavramı. (Çev. Sıla Okur). Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Kılıç, S. (2008). İroni, istihza ve alaysama. Cogito Dergisi İroni Özel Sayısı, (57), 143-148. 

Konuk, O. (2007). İroni. Hece Aylık Edebiyat Dergisi, Edebiyatta Paradoksun Biçimi: İroni-1, 135. 

Korkmaz, R. (2004). Aytmatov anlatılarında ötekileşme sorunu ve dönüş izlekleri. Türksoy 

Yayınları. 

Lewis, P. (1989). Comic Effects: Interdisciplinary Approaches to Humor in Literatüre. State 
University of New York Press. 

O’conner, W. V. (2009). İroni. Kitap-lık Aylık Edebiyat Dergisi, 123, 59-61. 

Özyalçıner, A. (1984). Haldun Taner Öykücülüğü Üstüne (Bir Konuşma). Gösteri Dergisi, 38, 4. 

Solak, Ö. (2015). Cumhuriyet romanında merkez-taşra çatışması. Mesut Varlık (Haz.), Edebiyatın 

taşradan manifestosu. (47-54).  İletişim Yayınları. 

Sözlük, Türk Dil Kurumu, https://sozluk.gov.tr, (Erişim Tarihi: 02.02.2024) 

Taşdelen, V. (2007). İroni. Hece Aylık Edebiyat Dergisi, 124, 53-66. 

Tosun, N. (2009). İronik portreler: Tahsin Yücel öykücülüğü. Kitap-lık Aylık Edebiyat Dergisi, 123, 

92-97. 

Tosun, N. (2007). Öyküde ironik anlatım. Hece Aylık Edebiyat Dergisi, 124, 84-91. 

Tuğluk, A. (2017). İroni nedir? idil, 6(29), 441-467. 

William, F. FRY. (1987). Humor and paradox. American Behavirol Scientist, 3(30), 42-71.  

Yardımcı, İ. (2010). Mizah kavramı ve sanattaki yeri. Uşak Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 
3(2), 1-41. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/mizah 

https://islamansiklopedisi.org.tr/mizah

	10KaradenizHavvaana-tde-1069-1082

