
Sıddık BAYSAL                                                                                                                                                               Journal of Islamic Research 2018;29(3):611-25 

 

 611

 

    ARAŞTIRMA VE İNCELEME  RESEARCH

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

bn Cüzey el-Kelbî’nin (ö. 741/1340) tefsir sahasında yazdığı et-Teshîl li 
Ulûmi’t-Tenzîl adlı eser, iki mukaddimesiyle akademik düzeyde tefsirle 

ilgilenenlerin dikkatlerini üzerine çekmektedir. İlk mukaddimeyi ulû-İ

et-Teshîl’de İbn Cüzey’in  
Meânî’l-Kur’an Anlayışı 

Ibn Jusay’s Understanding of  
Maânî Al Qur’an in Et-Teshîl 

 
Sıddık BAYSALa 
 
aTemel İslâm Bilimleri-Tefsir AD, 
Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi  
İslâmi İlimler Fakültesi, 
Niğde, TÜRKİYE 
 
Received:   23.11.2017 
Received in revised form:  08.01.2018 
Accepted:  09.01.2018 
Available online:  21.11.2018 
 
Correspondence: 
Sıddık BAYSAL 
Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi 
İslâmi İlimler Fakültesi, 
Temel İslâm Bilimleri-Tefsir AD, Niğde, 
TÜRKİYE/TURKEY 
sbaysal72@mynet.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Copyright © 2018 by İslâmî Araştırmalar 
 

ÖZ İbn Cüzey’e göre, Kur’an’ın maksadı, insanları Allah’a ibâdete (kulluğa) davet etmektir. Ancak 
bunun için öncelikle ibadetin ne olduğunun açıklanması ve insanlığı Allah’a ibadete yönlendiren 
temel faktörlerin dile getirilmesi, bir başka ifadeyle Allah’a ibadetin zorunluluğunun aklî ve naklî 
delillerle kanıtlanması gerekmektedir. Kur’an’ın maksadından kaynaklanan ve nihai mertebede 
tekrar oraya dönen ibadet kavramının açıklanması ve ibadetin gerekliliğine dair aklî ve naklî de-
lillerin sunulması, meâni’l-Kur’an’ın bilinmesine bağlıdır. Müfessirin meâni’l-Kur’an’dan kastı, 
usûlu’l-akâid ve ahkâmu’l-a‘mâldir. Bu bağlamda rubûbiyet, nübüvvet, meâd, ahkâm, va‘d, vaîd ve 
kasas konularının çerçevesi çizilmeli; Kur’an metninden bu çerçeveye muhalif anlamlar çıkartı-
lamayacağı hususu küllî bir kaide olarak benimsenmelidir. İbn Cüzey’in meseleye bu şekilde yak-
laşması, meâni’l-Kur’an’ı, Kur’an’ın tefsirine ve te’viline çerçeve çizen tümeller olarak mütalaa 
ettiğini düşündürmektedir. Ayrıca onun ilim addettiği bu konular, esasen kelam, akaid, fıkıh ve 
fıkıh usûlünün konularıdır. Onun Kur’an mânâlarını bu şekilde incelemesi, konulu Kur’an tefsiri-
nin ve disiplinlerarası yaklaşımın kendi çağındaki nüvesi olarak değerlendirilmelidir. 
 

Anahtar Kelimeler: Tefsir; meânî’l-Kur’an; usûlu’l-akâid; ahkâmu’l-a‘mâl; İbn Cüzey, et-Teshîl 
 
 
ABSTRACT According to Ibn Jusay, the purpose of Qur’an is to invite people to worship Allah. But 
in order to do this, firstly it is required to explain what the worshiping means and to express the 
basic factors which lead people to worship. In other words, it is necessary to prove the obligation 
of worshipping Allah with evidences based on the rationality and content of Qur’an and Sunnah. 
According to Ibn Jusay, explaining this issue, which stems from the purpose of Qur’an and finally 
results in it, depends on getting to know maânî al Qur’an. Thus, maânî al Qur’an is regarded as 
the most important instrument of declaration which science of interpretation should consult. Ibn 
Jusay refers to the origins of faith verdicts about worship and the provisions of business by using 
the term of maânî al Qur’an. In this context, the framework for the sciences of the 
rububiyyah/sovereignty, prophecy, hereafter, provisions, blessing and punishment in the hereaf-
ter, and qasas/stories should be defined. In addition, the principle that the expressions opposed to 
this framework cannot be inferred from the text of Qur’an, should be adopted. Ibn Jusay’s ap-
proach to the issue shows that he considers maânî al Qur’an as universal, which draw a frame for 
interpretation and exegesis of Qur’an. Also, these topics, which he associates with sciences, essen-
tially belong to theology, science of faith, Islâmic law and Islâmic law methodologies. The fact 
that Ibn Jusey regards these topics as universal, which draw the lines of interpretation and exege-
sis in the context of maânî al Qur’an, should be evaluated as the appearance of interdisciplinary 
relations in that specific era. 
 

Keywords: Interpretation; maânî al Qur’an; origins of beliefs; the provisions of business;  
                     Ibn Jusay; et-Teshîl 
 

 

https://orcid.org/0000-0002-3212-5559


Sıddık BAYSAL                                                                                                                                                               Journal of Islamic Research 2018;29(3):611-25 
 

 612

mu’l-Kuran’a, ikincisini ise müfredâtu’l-Kur’an’a ayıran müfessir, ilk mukaddimedeki el-meânî ve Kur’an’ın 
içerdiği ilimler )ا������ و �
)ا����م ا��� ������ ا�
�ان   konulu üçüncü babda okurun karşısına klasik ulûmu’l-Kur’an 

kitaplarında görmeye alışık olmadığımız bir içerikle çıkmaktadır. Şöyle ki Rubûbiyet, nübüvvet, meâd, ah-

kâm, va‘d, vaîd ve kasas konularını, meâni’l-Kur’an ilimleri sıfatıyla bu başlık altında tasnif etmektedir.1  

İbn Cüzey’e kadarki tefsir geleneği sözkonusu olduğunda bu şekilde bir meâni’l-Kur’an tasnifi, oriji-

nal bir tasniftir. Ebu Ubeyde’nin (ö. 18/639) Mecâzu’l-Kur’ân’ı, Ferrâ’nın (ö. 207/822) Meâni’l-Kur’an’ı, 
Zeccâc’ın (ö. 311/923) Meâni’l-Kur’an’ı, İsfahânî’nin (ö. V/XI. yüzyılın ilk çeyreği) el-Müfredât fî 
Garîbi’l-Kur’an’ı ve Râzî’nin (ö. 666/1267) Tefsîru Garîbi’l-Kur’âni’l-Azîm’i incelendiğinde bu eserlerin 

anlaşılmakta güçlük çekilen tüm Kur’an lafızlarını konuları bakımından tasnife gitmeksizin mesele 

edindikleri görülecektir. Onların nazarında bir lafzı, meâni’l-Kur’an’ın araştırma alanına dâhil eden hu-

sus, o lafzın anlamının kapalı olmasıdır. Ancak burada söz konusu müfessirlerin de Kur’an lafızları ve 

terkiplerini ilâhî murada delalet kaydıyla incelediklerinin altını çizmek gerekmektedir.2 Dolayısıyla ni-

hai mertebede onların lafızlar üzerindeki çalışmaları da İbn Cüzey’in belirttiği Kur’an konularının açık-

lanmasına hizmet etmektedir. 

İbn Cüzey’den sonraki dönemlerde de klasik anlayış önemli ölçüde devam ettirilmiştir. İbn Âşûr (ö. 

1248/1868) örneği, bunu kanıtlamaktadır. et-Tahrîr’in mukaddimesinde verdiği bilgilerden anlaşılmak-

tadır ki onun nazarında da bütün kapalı ve çok anlamlı Kur’an lafızları, meâni’l-Kur’an’ın konusudur.3 

Ancak Mahmut Şeltût’un (ö. 1963), İle’l-Kur’ani’l-Kerim adlı eserinde ortaya koyduğu yaklaşım, klasik 

çizgiden önemli ölçüde ayrılmaktadır. Şeltût’un bu eserinde takip ettiği tematik tefsir yöntemi, İbn 

Cüzey’in mukaddimede teorik altyapısını oluşturduğu meâni’l-Kur’an anlayışına oldukça yakın görün-

mektedir.4 Bu bağlamda konulu tefsir yöntemini ideal tefsir yöntemi olarak öneren Emin el-Hûlî (ö. 

1966) ve öğrencisi Aişe Abdurrahman’ı (ö. 1998) da zikretmek gerekmektedir.5 Ancak İbn Cüzey’in 

meâni’l-Kur’an anlayışına en yakın çağdaş yaklaşım, Fazlurrahman’ın (ö. 1988) Ana Konularıyla Kur’an 

adlı eserinde sergilediği yaklaşımdır.6 

Şunu kaydetmek gerekir ki İbn Cüzey’in ilim ismini verdiği bu konular, İslâmî literatüre klasik anlamda 

müdevven ilimler olarak değil; müslüman bireyin inancı gereği cehaletinin mazur görülemeyeceği temel 

akaid ve ilmihal konuları olarak girmiştir. Müfessirin aşağıdaki ifadeleri de bu durumu teyit etmektedir: 

“el-Meânî ve Kur’an’ın içerdiği ilimler iki üslupla ele alınabilir: İcmâlî ve tafsîlî. İcmâlî açıdan 

bu ilimler, Kur’an’ın gayesi etrafında dönmektedir. Kur’an’ın gayesi ise insanları Allah’a ibâdete 

ve İslâm’ı kabul etmeye çağırmaktır. Bu maksat, her ikisi de Kur’an mânâlarına rücû’ eden iki 

hususu zorunlu kılmaktadır: İlki, insanların davet edildiği ibâdet kavramının beyanı, ikincisi ise 

ibadet noktasında insanları tereddüde düşüren etkenlerin zikredilmesidir. İbadet, ikiye ayrılır: 

Usûlu’l-akâid ve ahkâmu’l-a‘mâl.”7 

                                                           
1  İbn Cüzey el-Kelbî, Ebu’l-Kasım, et-Teshîl li Ulûmi’t-Tenzîl, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1995, c. 1, s. 8.  
2  Ebu Ubeyde, Ma’mer bin Musanna, Mecâzu’l-Kur’ân, (thk. Fuad Sezgin), Mektebetu’l-Hanci, Kahire, ty.; Ferrâ, Yahya bin Ziyad, Meâni’l-Kur’an, 
Âlemü’l-Kütüb, Beyrut1983; Zeccâc, Ebu İshak İbrahim, Meâni’l-Kur’an, (thk Abdulcelil Abduh Şelcî), Alemü’l-Kütüb, Beyrut1988; İsfahânî, Râgıb, el-
Müfredât fî Garîbi’l-Kur’an, Kahraman Yay., İstanbul 1986; Râzî, Ebu Abdullah, Tefsîru Garîbi’l-Kur’âni’l-Azîm, (thk. Hüseyin Elmalı), Diyanet Vakfı Yay., 
Ankara1997; Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Tarihi, Fecr Yay., Ankara1996, I/249-278; Aslan, Şükrü, “Meâni’l-Kur’an”, TDV İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 2003, c. 
28, s. 208; Birışık, Abdülhamit-Muhammed, H. Abdulhadi, “Mübhemâtü’l-Kur’an”, TDV İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 2000, c. 31, s. 437-439; Yerinde, 
Adem, “Müşkilü’l-Kur’an”, TDV İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 2006, c. 32, s. 164-167. 
3  İbn Âşûr, Muhammed, et-Tahrîru ve’t-Tenvîr, ed-Dâru’t-Tûnisiyye, Tunus 1984, c. 1, s. 93-100. 
4  Şeltût, Mahmud, İle’l-Kur’ani’l-Kerim, Dâru’ş-Şurûk, Beyrut 1983.  
5  Bintu’ş-Şâtî, Aişe Abdurrahman, Beyânî Tefsir Yöntemi ve Örnekleri, (çev. Ertuğrul Özalp-Ömer Aydın) İşaret Yay., İstanbul 2015. 
6  Fazlurrahman, Ana Konularıyla Kur’an (çev. Alpaslan Açıkgenç), Ankara Okulu Yay., Ankara 1992. 
7  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 8. 



Sıddık BAYSAL                                                                                                                                                               Journal of Islamic Research 2018;29(3):611-25 

 

 613

Usûlu’l-akâid ve ahkâmu’l-a‘mâl, çağdaş ilim insanları ve aydınların İslâm’ın inanç ve ibâdet esasları 
ismini verdikleri, Şatıbî’nin (ö. 790/1388) Ahkâm, Makâsıdu’l-Kur’an ve Delâil başlıkları altında işlediği, 

Fazlurrahman’ın ise Kur’an’ın Ana Konuları dediği temel Kur’an konularıdır.8 Dolayısıyla bu çalışmada 

da İbn Cüzey’in meâni’l-Kur’an ilimleri dediği bu konular, birer ilim olarak değil, Kur’an’ın ana konuları 

olarak telakki edilecektir. 

Bir tefsir çalışması olması hasebiyle burada müfessirin usûlu’l-akâid ve ahkâmu’l-a‘mâl terimleri 

kapsamında sıraladığı konularının herhangi bir kayıt konmaksızın doğrudan ifade edilmesi amaçlanma-

maktadır. Çünkü bir konunun bu şekilde ifadesi, cihet-i vahdesini yeterince izhar ettiremeyeceğinden 

araştırma konusu dâhilindeki mesâilin hangi prensipler ve hangi haysiyet kayıtlarıyla araştırılacağı soru-

sunu muğlâk bırakacaktır. Nitekim bu konuları, kelam ve akaid kitapları kendi metotları ve gayeleriyle 

tetkik etmektedir.9 Şâtıbî de fıkıh ilmi ve usûlü açısından mülahaza etmektedir.10 Tefsir alanında bir 

araştırma olması dolayısıyla bu çalışma da konusunu, tefsirin usûl ve kaideleriyle işleyecek; müfessirin 

ilim dediği bu konuları, tefsire hangi kayıtlarla eklediğini tespit etmeye çalışacaktır. 

Son olarak yöntemle alakalı bir hususu da belirtmek gerekir ki bu çalışma, gerek esasta gerek şekilde 

müfessirin tasnifine uygun olarak konusunu, usûlu’l-akâid ve ahkâmu’l- a‘mâl ekseninde ele alacaktır. 

Farklı olarak aralarında özsel ilişkiler bulunan bu konular, ilişkilerine göre daha kuşatıcı başlıklarda bir-

leştirilerek işlenecektir. Ayrıca iman-ibadet ilişkisinin zeminini ve keyfiyetini belirlemesi dolayısıyla 

ahlak konusu da bu bağlamda ele alınacaktır. 

    I. USÛLU’L-AKÂİD 

İbn Cüzey, mukaddimede meâni’l-Kur’an’ı ikili bir tasnife tabi tutarak usûlu’l-akâid ve ahkâmu’l- a‘mâl 
içinde mütalaa etmiştir. Ancak bu bağlamda zikrettiği konuları, ayrıca tasnif gereği duymamıştır. 

Meâni’l-Kur’an konularının tasnifinin muğlâk bırakıldığı intibaını veren bu yaklaşım, esasen müfessirin 

hitap ettiği kesimin entelektüel birikiminin böyle bir tasnifi gereksiz kılmasından kaynaklanmaktadır. 

Gâyet açıktır ki usûlu’l-akâid terimi, itikad ortak paydasında birleşen konuları kapsamaktadır. Dolayısıy-

la rubûbiyet, nübüvvet, meâd, va‘d, vaîd ve kasas konuları, usûlu’l-akâid konularıdır. Ahkâmu’l-a‘mâl 
terimi de amellere dairdir. Fakat usûlu’l-akâid terimi içinde ikinci bir tasnif daha yapılmalıdır. Zira bu 

terimin fertleri arasındaki rubûbiyet, muhtevası itibariyle başlı başına bir Kur’an konusu iken nübüvvet 

ve kasas, nübüvvet başlığında; meâd, va‘d ve vaîd ise ahiret başlığında birleştirilebilecek bir muhtevaya 

sahiptirler. Bu şekilde bir tasnif, müfessirin tefsir pratiği ile örtüşmektedir.11 

a. RUBÛBİYET 

İbn Cüzey mukaddimede rubûbiyet konusunun kavramsal analizine hiç girmemektedir. Bunun yerine 

doğrudan Kur’an’ın bu konuyu ele alış gerekçesine yönelmektedir. Bu gerekçe,  

“(Muhatabının zihnini) yarattıklarından yaratana doğru hareket ettirerek Allah’ın varlığını ve 

birliğini ispat etmektir. Bu noktada Kur’an, insanın dikkatini bütün kâinata çekmektedir. Gökler 
                                                           
8  Atay, Hüseyin, İslâm’ın İnanç Esasları, Ankara Üniv. İlahiyat Fak. Yay, Ankara1992; Fazlurrahman, Ana Konularıyla Kur’an; Şâtıbî, Ebu İshak, 
Muvâfakât, c. 1-4, (çev. Mehmed Erdoğan), İz Yay., İstanbul 1990. 
9  Nesefî, Ebu Muîn, Tabsıratu’l-Edille, (thk. Hüseyin Atay), DİB  Yay., Ankara1993-2003, c. 1, s. 34-580; c. 2, s. 1430; Râzî, Fahruddîn, Kelama Giriş (çev. 
Hüseyin Atay), Kültür Bakanlığı Yay., Ankara 2002, 147-270; Kemal ibnu’l-Hümam, Kitâbu’l-Musâyere, Çağrı Yay., İstanbul 1979, 1-353; Sâbûnî, Nureddin, 
Mâturidi Akaidi, (çev. Bekir Topaloğlu), DİB Yay., 6. Baskı, Ankara 1998, s. 53-179. 
10  Şâtıbî, Muvafakat, c. 1, s. 1-363; c. 2, s. 1-415, c. 3, s. 1-410, c. 4, s. 1-388; Kalou, Muhammed, “Makâsıdu’l-Kur’an Esâsu’t-Tedebbur”, Adıyaman Üniv. 
İslâmi İlimler Fak. İslâmi İlimler Araştırmaları Dergisi, 2017, c. 1, sayı: 1, s. 171-172. 
11  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 8, 262-265. 



Sıddık BAYSAL                                                                                                                                                               Journal of Islamic Research 2018;29(3):611-25 
 

 614

ve yerdeki hayvanlar, bitkiler, rüzgâr, yağmur, güneş, ay, gündüz, gece, kısaca canlı ve cansız tüm 

varlıklar, O’nun varlığının delilleridir. Kur’an, bu delillerle aynı zamanda müşriklerin iddia ve 

inançlarını çürütmektedir. Bunun için Allah’ı, isimleri ve hayat, ilim, semi‘, basar, kudret gibi sı-

fatları ile tanıtmakta; zâtına yakışmayacak kusurlardan ve yakıştırmalardan tenzih etmektedir.”12 

Yukarıdaki ifadelerinden anlaşılmaktadır ki İbn Cüzey, Kur’an’ın rubûbiyet konusunu, Allah’ın var-

lığını ve vahdaniyetini ispatlamak için işlediğini düşünmektedir. Müfessire göre bu noktada Kur’an’ın 

kullandığı ispat yöntemi, insan zihnini yaratılmışlardan yaratana (hudus, inâyet, gaye ve nizam delille-

riyle sebepliden sebebe/muhdes varlıklardan muhdise) intikal ettirmek esprisine dayanmaktadır. Şu hal-

de Kur’an’ın delilleri, salt vahiyden ibaret değildir; nakille birlikte enfüsî ve âfâkî deliller de Kur’an’ın 

müracaat ettiği delillerdir. 

Mukaddimeden iktibas ettiğimiz yukarıdaki paragraf, İbn Cüzey’in rubûbiyet konusunu, Allah’ın 

varlığının ispatı ile başlattığını ortaya koymaktadır. Ona göre bu noktada izlenmesi gereken yol, 

Kur’an’ın önerdiği yoldur. Kur’an, insanların dikkatini, kendi varlıklarındaki ve dış dünyadaki âyetleri 

i’tibar etmeye çağırmaktadır. Dolayısıyla kavlî âyetlerin kevnî âyetlerle bütünlük içinde okunması ge-

rekmektedir.13 İnsanın, ulûhiyetin ihtişamıyla birlikte yaratılışın hikmet ve gayesine vakıf olabilmesi, 

birbirini bütünleyen kitabî ve kevnî âyetleri akl-ı selim ile okuyup idrak etmesine bağlıdır.14 İnsan, Al-

lah’ın kendisini sudan, topraktan, çamurdan, nutfeden, kandan, kemik ve etten aşama aşama yarattığını, 

ruhundan üfleyip insanî kimliğini kendisine ilham ettiğini, müspet ve menfi eğilimlerini tabiatına yer-

leştirdiğini, nihayetinde onu en güzel kıvama ulaştırdığını bir yandan kitabî âyetlerden okurken öte 

yandan kâinatın önüne açtığı belgelerden müşahede etmeli,15 nihayetinde üstlendiği hilafet görevinin 

bilincine varmalıdır.16 İnsan, irade ve akıl gibi yeteneklerini doğru kullanıp isyan etme kabiliyetine rağ-

men Allah’ın mutlak otoritesine boyun eğmelidir.17 Yalnızca iradeli ve akıllı varlıklarda bulunan bu 

özellik, ilah-kul ilişkisine ahlakî bir boyut kazandırmaktadır.18 

İbn Cüzey açısından Kur’an’ın rubûbiyet noktasındaki açıklamaları, Allah’ın varlığını ispatlamakla 

sınırlı yüzeysel bir beyan faaliyeti değildir; aynı zamanda O’nun tanıtılmasını da içermektedir. Kur’an 

bu rolünü, Allah’ı isim ve sıfatları ile anlatarak gerçekleştirir. Bu sırada hiçbir varlıkla O’nun arasında 

benzerlik ilişkisinin kurulamayacağını sürekli hatırlatır. Bu, Kur’an’ın koyduğu temel bir kaidedir. 

Kur’an Rab ismini, Allah’a tahsis etmekle bu lafzın içerdiği seyyid, mâlik ve muslih anlamlarını en mü-

kemmel boyutlarıyla tek bir ilahta birleştirmiştir. Dolayısıyla bu ilah, sözde ilahlardan farklıdır.19 Müfes-

sir, Hadîd Sûresi 3. âyetin tefsirinde bu hususu şu ifadelerle tespit etmektedir: 

“O, ilk ve sondur” âyetindeki evvel ve ahir lafızları, varlığının başlangıcının ve sonunun olma-

dığını bildirmektedir. Zâhir, bâtına deliller ve burhanlar yoluyla delalet eden göstergelerin ge-

nel adıdır. Zât-ı İlâhî’nin künhünün bilgisi gibi duyularla idrak edilmesi mümkün olmayan hu-

suslar anlamında bâtın, zâhir ile bilinir. Kur’an, Allah’ın sıfatlarını “ve” bağlacıyla birbirine 

bağlamış; böylece O’nun tüm bu sıfatları kendinde topladığını göstermek istemiştir. İşte bu, be-

yan araçlarının en güzeli olan lâfzî mutabakattır.20 

                                                           
12  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 8. 
13  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 47, 261-265, 328, 432, 428; c. 2, s. 109, 114, 296, 289-290, 298, 328, 513. 
14  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 2, s. 297-299. 
15  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 162, 174-175, 297, 491, 261-262; c. 2, s. 20, 29-39, 49-50, 67-69, 166-167, 228, 233, 260, 293, 517, 576-578. 
16  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 61-62, 72, 103, 483-484; c. 2, s. 198-199. 
17  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 79, 509; c. 2, s. 301-304. 
18  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 52-58, 44-47; c. 2, s. 360-361, 614-615.  
19  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 45-46. 
20  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 2, s. 409-410 



Sıddık BAYSAL                                                                                                                                                               Journal of Islamic Research 2018;29(3):611-25 

 

 615

İbn Cüzey’in mukaddimede belirlediği meânî ile tefsir uygulaması mutabakat içindedir. Nitekim 

mukaddimedeki “Kur’an’ın Allah’ı isim ve sıfatları ile tanıttığına”21 dair tespitini, Haşr Sûresi 22-24. 

âyetlerinin tefsirinde şu şekilde nesnelleştirmiştir: 

“Allah, gayb ve şahadetle ilgili hadiseleri bilir. Her ne kadar lafzın umûmî mânâsını tercih et-

mek daha isabetli görülse de bazıları gayb ahiret, şahadet ise dünyadır, demişlerdir. Takdis kö-

künden mübalağa kipindeki Kuddûs ismi, Allah’ın muhdes varlıkların sıfatlarından, onlara ili-

şebilen ayıp ve kusurlardan münezzeh olduğunu tespit etmektedir. Selâm ismi de aynı şekilde 

O’nu tenzih etmektedir. Ayrıca bu isim, kullarını zulümden selamete çıkardığını anlatmakta-

dır. Mü’min ismi hakkında iki görüş vardır. Bunlardan ilki kullarını emniyette kılması, ikincisi 

ise kullarının imanını veya kıyamette diğer kullarına şahadetini yahut sözleri hususunda kendi-

sini tasdik etmesidir. Müheymin, gözeten, şahit olan ve emin olan demektir. Cebbâr, Allah’ın 

kahrını veya kullarını rahmetine zorlamasını ifade eder. Ancak lafzın kahır anlamı, öne çık-

maktadır. Mütekebbir, hakikaten büyük; Bârî, yaratan; Musavvir, suretlerin yaratıcısı demek-

tir.”22 

Kur’an, muhatabının varlık şartlarından dolayı Allah’ı anlatırken insanbiçimci bir dil kullan-

maktadır. Ancak İbn Cüzey’in de tespit ettiği üzere bu tür ifadelerden Allah’ın ulûhiyet, rubûbiyet 

ve vahdaniyet sıfatlarını zedeleyecek anlamlar çıkarılamaz. Bu, rubûbiyet konusuna aykırıdır.  

Bazı mezheplerin Kur’an’a mezhebi görüşlerini teyit ettirmek için yaklaştıkları bir hakikattir. An-

cak bir müfessirin bu şekilde Kur’an’ın makâsıdına ulaşması mümkün değildir. Kur’an’ın maksatla-

rına ulaşabilmek için meâni’l-Kur’an’ın doğru anlaşılması gerekmektedir.23 Rubûbiyet konusu nok-

tasında bu, Kur’an lafız ve ibarelerinin tenzih eksenli bir dille okunması gerektiği anlamına gelmek-

tedir. Müfessirin Bakara Sûresi 255. âyetinin tefsirindeki ifadeleri bu hususa şu şekilde temas et-

mektedir: 

“Sahih bir hadiste bildirildiğine göre Âyete’l-Kürsî adı verilen Kur’an’ın en büyük âyeti, uyuk-

lama ve uyku gibi muhdes varlıklara özgü afetlerden Allah’ın etkilenmeyeceğini ifade etmekte-

dir ki bu, tenzihtir. Şefaat konusundaki istifham da O’nun izni dışında hiçbir varlığın şefaat et-

mek yetkisine sahip olmadığını beyan etmek içindir. Allah, kullarının dünyalarını da ahretleri-

ni de bilir. Göklerde ve yerdeki tüm varlıklar O’na aittir. Bu varlıklar O’nun bilgisi içinde an-

cak dilediği kadarına vâkıf olabilirler. Bunlar, zaten O’nun öğrettiği bilgilerdir. Arşın önünde 

duran kürsüsü, yaratılmıştır. Gökler ve yerden büyük olan bu kürsü, arşa nispetle gâyet küçük-

tür. Kürsünün Allah’ın ilmi veya mülkünden istiâre olduğunu düşünenler de bulunmaktadır. 

Hiçbir şey O’nu meşgul edemez ve O’na zor gelmez.”24 

İbn Cüzey’in, Allah’ın arşa istivası hakkındaki açıklamaları, meâni’l-Kur’an konusuna ilişkin yuka-

rıda ifade ettiğimiz yaklaşımının en güzel örneklerinden birini oluşturmaktadır. O, A‘raf Sûresi 54. 

âyetteki bu ibare hakkında şu ifadeleri kaydetmektedir: 

“Aralarında İbn Zeyd’in de bulunduğu bir grup, bu lafızları zâhiriyle anlamışlardır. Bir diğer 

grup da ا���ى إ�� ا����ء �� âyetini delil göstererek istivâ lafzına kasıt anlamı vermiştir. Ancak bu, 

sağlıklı bir yaklaşım değildir; zira dedikleri gibi olsaydı arş lafzı, istivâ fiiline delil gösterdikleri 

                                                           
21  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 8. 
22  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 2, s. 432. 
23  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 12. 
24  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 121-122. 



Sıddık BAYSAL                                                                                                                                                               Journal of Islamic Research 2018;29(3):611-25 
 

 616

âyette olduğu gibi إ�� edatıyla bağlanırdı. Eş‘arîler ise istivâ lafzına mülk ve kudrete tekabül 

edecek şekilde istilâ anlamını vermişlerdir. Bu lafızlara herhangi bir keyfiyet tasavvuruna git-

meksizin iman etmek en doğrusudur. İmam Mâlik’in “istiva malum, keyfiyeti meçhul, onun 

hakkında soru sormak bidattir.” şeklindeki ifadesi gâyet isabetlidir. Ebu Hanife, Cafer-i Sâdık 

ve Hasan-ı Basrî’den de buna yakın sözler nakledilmiştir. Sahabe ve tabiûn ise istivânın mahi-

yeti hakkında susmayı tercih etmiştir.25 

Yukarıdaki ifadeleri, müfessirin müteşabih âyetler konusunda mutlak susmayı önerdiği izlenimini 

vermektedir. Ancak, ikinci mukaddimedeki Kur’an lügatinde arş kelimesinin sedir, döşek, taht anlamla-

rına geldiğini, bunun dışında lafzın dam/çatı anlamında da kullanıldığını, mecâzî olarak, ebeveynin ko-

numunu yüceltmek için “Buyur tahtına!” dendiğini, aynı mânâda lafzın Allah’ın yüceliğini anlatmak 

için kullanıldığını tespit etmiştir.26 Aynı şekilde yön anlamına gelen vech lafzının, Allah’a izafe edilmesi 

halinde O’nun rızasına tekabül ettiğini, kıblenin tayin edilememesi halinde herhangi bir yöne dönmeyi 

tavsiye eden Bakara Sûresi 115. âyette de Allah’ın zâtı anlamına geldiğini, bazılarının bu lafzı sem‘e tâbi 

bir sıfat olarak algıladıklarını kaydetmiştir.27 

Buradan anlaşılıyor ki İbn Cüzey, tevkîf ile bilinebileceğini söylediği lafızları mecâzî mânâlarına 

hamletmekte bir sakınca görmemekte; ancak müteşâbih lafızların tevilinde Arabın örfü ve Kur’an’ın 

maksatlarını kıstas almayı önermektedir.28 Zira Kur’an’da mecâz, istiâre, kinâye gibi söz sanatlarının kul-

lanılması, olgusal bir durumdur.29 Dolayısıyla meâni’l-Kur’an, Kur’an’ın kullandığı sembolik dilden ba-

ğımsız olarak ele alınamaz. Ancak bu dil, dinamik bir muhtevayı bünyesinde taşımaktadır. Muhtevasın-

daki dinamizm dolayısıyla bu tür lafızların ve ibarelerin anlamını teke indirgemek mümkün değildir. Bu 

nedenle söz konusu âyetlerin tefsirinde ihtiyatlı bir dil kullanmak ve ilâhî hitabın mutlak muradının 

nasslar dışında kalan araçlarla belirlenemezliğini belirterek örfî delaletle ilâhî murada en yakın mânânın 

belirlenmeye çalışıldığını kaydetmek gerekmektedir.30 

Yukarıdaki örneklerde açıkça görüldüğü gibi İbn Cüzey, Kur’an lafız ve ibarelerinden Allah’ın 

kastettiği mânâların anlaşılması ve açıklanması için, nüzul tarihi ile birlikte Arap dili ve belagatinin de 

bilinmesini zaruri görmektedir.31 Kur’an, rubûbiyetin esası olan tevhidi tahriften korumak için tenzih 

eksenli bir dil kullanmaktadır. Buna göre Allah başka varlıklara benzemeyen, ezelî, ebedî, diğer var-

lıklara ihtiyaç duymayan, zâtı ile kaim ve her bakımdan yegâne bir var oluşla vardır. Yegânelik O’nun 

tüm sıfat ve fiilleri için geçerlidir. Kur’an gibi kâinatın nizamı ve Allah’ın inâyeti de bu hakikati ilan 

etmektedir.32 

Şu halde İbn Cüzey’in nazarında rubûbiyet konusu, Allah’ın zâtı, sıfatları, isimleri ve fiillerine taal-

luk eden Kur’an lafız ve ibarelerinin nasıl tefsir edileceğine ilişkin tenzih odaklı küllî bir çerçeve çizmesi 

itibariyle tefsir ilminin meselesidir. Dolayısıyla müfessirler, usûlu’d-dîn ilminin koyduğu küllî kaideler-

den istifade etmek zorundadırlar.33 

                                                           
25  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 303. 
26  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 32. 
27  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 80. 
28  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 17-19; c. 2, s. 198, 294, 615, 617, 623. 
29  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 17-19, 198, 474; c. 2, s. 288, 294. 
30  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 10; Zübeyrî, Ali Muhammed, İbn Cüzey ve Menhecuhu fi’t-Tefsir, Dâru’l-Kalem, Şam 1987, c. 1, 356-358; c. 2, s. 595, 624-
703. 
31  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 2, s. 288, 294. 
32  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 9, 19, 61, 80, 127, 141, 243, 261-262, 271, 303; c. 2, s. 69-70, 166, 264-265, 272, 299, 328, 468-469. 
33  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 12. 



Sıddık BAYSAL                                                                                                                                                               Journal of Islamic Research 2018;29(3):611-25 

 

 617

b. NÜBÜVVET 

İbn Cüzey, rubûbiyeti ve uhrevî konuları haber veren kaynak olması itibariyle İslâm’ın inanç esaslarının 

ikincisi olan nübüvvetin34 şu konuları içerdiğini tespit etmektedir: 

Genelde nübüvvet özelde Hz. Muhammed (s.a.v)’in peygamberliği, kitapların ve meleklerin is-

patı; bunları inkâr edenlerin iddialarının reddi; bu hususlarda Hz. Muhammed (s.a.v.) ve diğer 

peygamberlerin Kur’an’da bildirilen ahlâkî meziyetlerinin benimsenmesi; onlara Kur’an met-

ninde ifade edildiği şekilde ülfet ve ünsiyet beslenmesi, saygı gösterilmesi ve tüm bunların 

Kur’an’da bildirildiği şekilde yürütülmesi gerektiği35 meselelerini içermektedir. 

Bu pasaj, İbn Cüzey’in müstakil bir meâni’l-Kur’an konusu olarak telakki ettiği kasas konusunun da 

nübüvvet kapsamında işlenmesi gerektiğini göstermektedir. Çünkü İbn Cüzey, sadece Hz. Peygamber’in 

değil, Kur’an’ın zikrettiği tüm peygamberlerin nübüvvetlerinin ispatını ve ilâhî vahyin tebliği noktasın-

da izledikleri usûlü, melek ve kitap inancıyla birlikte nübüvvet kavramının içinde zikretmekte; üstelik 

bu hususların Kur’an’dan tahsil edilmesi gerektiği şeklinde bir usûl kaidesi önermektedir. Bu sırada kıs-

salara özel bir paragraf açıp peygamberlerin ve salih insanların haberlerine itikad esaslarını ispat etmek 

ve üslûbunu akıcı hale getirmek için değindiğini belirtmektedir. O halde Kur’an, kıssaları ve kıssa tekni-

ğini, bir ispat yöntemi olmasının yanı sıra anlatımın durağanlığını engelleyen bir fesahat aracı olarak 

kullanmaktadır. Dolayısıyla lâfzen kıssaların tekrarlandığını düşündüren âyetlerde dahi içerik ve mak-

satlar farklılaşmaktadır. Müfessir, bahse konu faydaları şöyle açıklamaktadır: 

1. Aynı kıssa, iki sûrede farklı yönleriyle anlatılmış olabilir. Bu anlatımların her biri kendilerine 

has faydaları içerir. Kur’an’ın fesahatinin ıtnâb ve îcâz yolu ile ortaya konması, o faydalardan biridir. 

2. Kur’an, aynı kıssayı farklı yerlerde zikrederek nübüvvetin ispatını amaçlamıştır. Peygamberlerin 

mucizelerini ve onları inkâr edenlerin uğradığı felaketleri hatırlatarak, nübüvvetin tarihi bir vâkıa oldu-

ğunu, dolaysıyla nübüvveti inkârın tarihi hakikati inkâr anlamına geldiğini ortaya koymaktadır. Ancak 

bu, onun genel hedefidir; bir de özel hedefi vardır. Bu hedef ise kıssalarla Hz. Peygamber’in nübüvvetini 

ispat etmektir. Hz. Peygamber, bu kıssaları, hiçbir kimseden talim etmemiştir. “Bunları ne sen ne de 

kavmin daha önceden biliyor değildiniz” (Hûd Sûresi, 11/49) âyeti bunun delildir. Dolayısıyla Allah, 

başka bir yerden öğrenmesinin mümkün olmadığı bu tarihi bilgileri kendisine vahyederek onun nübüv-

vetini ispat etmeyi amaçlamaktadır.    

3. Diğer bir maksat, vahdaniyetin ispatıdır. “Allah dışında tapındıkları ilahlar kendilerine hiçbir 

fayda vermedi” (Hûd Sûresi, 11/11) âyetinde kâfirlerin helakini Kur’an, bu itibarla zikretmektedir. 

4. Kur’an bu yolla Allah’ın kudretini ve inkâr edenlere karşı azabının şiddeti üzerinde muhatapları 

düşündürmek istemektedir. “Senden önce de peygamberler yalanlandı” (En’âm Sûresi, 6/34) âyetinde 

peygamberlerin uğradığı kötü muameleye karşı kazandıkları başarıların hatırlatılmasının nedeni, Hz. 

Peygamber’i teselli etmek ve ona destek olmaktır. Allah’ın önceki peygamberlere verdiği vaadi gerçek-

leştirdiğini gösteren bu hikâyeler, Hz. Peygamber’i yüzüstü bırakmayacağının da ispatıdır. 

5. Kur’an, kıssalarla öncekilerin cezalandırıldığı gibi şimdiki kâfirlerin de cezalandırılacağını beyan 

edip kâfirleri korkutmaktır. Görüldüğü üzere farklı surelerde aynı kıssanın tekrar edilmesi bir ifade ku-

suru değildir; bilakis farklı faydaların tahakkuku için gerekli bir yöntemdir.36 

                                                           
34  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 58. 
35  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 8. 
36  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 8. 



Sıddık BAYSAL                                                                                                                                                               Journal of Islamic Research 2018;29(3):611-25 
 

 618

Bu ifadeler, İbn Cüzey’in kıssa konusunu, nübüvvetin fürû’u şeklinde anladığına kanıt teşkil etmek-

tedir. Dolayısıyla bu konu, nübüvvetten bağımsız bir konu değildir. 

İsfahânî, nübüvvet teriminin nebe’ kökünün mastarı olduğunu, sözlükte bu kökün ilim veya zann-ı 

galiple tahsil edilen haber anlamına geldiğini belirlemiştir.37 Şu halde her haber, nebe’ değildir. Nebe’, 

haber içerisinde doğruluğu ilim ve zann-ı galiple kanıtlanmış bilgileri ifade etmektedir. Haber ise birile-

rinden aktarılan doğru veya yanlış her sözdür. İbn Cüzey de bu kanaattedir. Nitekim En’am Sûresi 6/25. 

âyetteki el-esâtîr el-evvelîn ifadesini kıssalar ve haberler şeklinde tefsir etmiştir. Onun tespitlerine göre 

bu ifade, Nadr bin Haris’e aittir. Nadr, kendi haberlerinin Hz. Peygamber’in sözünden daha güzel oldu-

ğunu iddia etmiştir. Müfessir, bu cümlede haber ve hadîs (söz) kelimelerini aynı mânâda kullanmıştır ki 

Nadr’ın hadisinin Hz. Peygamberin hadisi ile bir tutulması mümkün değildir.38 Bu örnek, Kur’an’ın an-

layışına uygun olarak müfessirin haber sınıfındaki bilgileri, özü ve kaynağı bakımından bir tutmadığını 

göstermektedir. Kaynak ve içeriği şüpheli haberin tetkik ve tahkikini dinî, ahlakî, idarî, siyasî ve sosyal 

sorumluluk olarak ilgililere yükleyen Hucûrât Sûresi 6. âyetin tefsirinde fâsığın haberinin ispatlanması 

halinde geçerli sayılması gerektiği yönündeki görüşe katıldığını ifade etmesinden de bu anlaşılmakta-

dır.39 

İbn Cüzey’in nübüvvet konusundaki açıklamaları, bu görevin birtakım özel şartları gerektirdiğini 

ortaya koymaktadır. Buna göre nübüvvet, insan hayatının yalnızca psişik boyutuyla değil, tüm boyutları 

ile alakalı bir eğitim görevidir. Bu göreve seçilenlerin görevin ağırlığını kaldırabilecek niteliklere sahip 

olmaları gerekir. Yükümlü olduğu görevin mahiyet ve işlevini idrak ve ifa edebilecek zihinsel, fiziksel ve 

psikolojik yeterliliğe sahip olmak ve tebliğ ettiği mesajı fiilen yaşamak nebîde bulunması gereken temel 

özelliklerdir.40 

İbn Cüzey, Kur’an’ın lügatte develerin zorluk çıkarmadan sevk edildikleri istikamette yürümesi an-

lamına gelen risâlet lafzını da nübüvvetle birlikte kullandığını tespit etmektedir ki risâlet, ıstılahta taraf-

lar arasında elçilik yapmak demektir.41 Ancak müfessir, telif ettiği eserin usûlu’d-din veya fıkıh ilmi ya-

hut da fıkıh usûlü eseri olmadığının altını çizercesine risâlet lafzının ıstılah anlamını meseleler halinde 

vermemekte; ilgili lafızları kontekst (bağlam)leri içinde veciz bir şekilde açıklamaktadır. Esasen bu tavrı, 

Kur’an metnini bütünlüğü içinde okuma ilkesini benimsemesinden kaynaklanmaktadır. Nitekim mu-

kaddimedeki ifadeleri, bu ilkeyle alakalı tespitlerdir. Ne ki okur, eserin tefsir kısmını kabaca inceledi-

ğinde müfessirin mukaddimedeki küllî yaklaşımını tefsir kısmına yansıtmadığı izlenimine kapılabilir. 

Çünkü o, geleneksel usûlü takip ederek tefsirinde Mushaf tertibini esas almıştır. Ancak bu, Kur’an’ın 

nazmı ve üslûbu bakımından mu’ciz olduğu inancından kaynaklanan şekilsel bir durumdur. Nitekim ay-

nı konu ile ilgili âyetler arasında atıflar yapmak suretiyle bir bağıntı kurmuştur. Söz konusu bağıntılar, 

kimi zaman ilgili âyetlerin bir başka âyetin tefsiri için lafızlarıyla zikredilmesi kimi zaman da “Bu konu 

... Sûresinde açıklandı” şeklindeki zihinsel gönderi ile eserde ifadesini bulmuştur.42 

Yukarıdaki yaklaşımından müfessirin tefsir ilmini diğer ilimlerden yalıtılmış bir alanda faaliyet gös-

teren bir ilim olarak telakki etmediği anlaşılmaktadır. el-Meânî ve Kur’an’ın içerdiği ilimler konulu bi-

rinci mukaddimedeki üçüncü bab, bir tefsir ilkesi olarak meâni’l-Kur’an konularının bahsi geçen alan-

                                                           
37  İsfahânî, el-Müfredât, s. 732-733. 
38  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 266. 
39  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 377-378, 438; c. 2, s. 357. 
40  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 87, 155, 265, 310-311, 326-331, 428-429, 502-521; c. 2, s. 60, 185, 471-472, 353-354, 364, 367, 380, 391, 568-569, 577-578. 
41  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 84-85, 120, 285, 374; c. 2, s. 9, 61, 338. 
42  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 80; c. 2, s. 16.   



Sıddık BAYSAL                                                                                                                                                               Journal of Islamic Research 2018;29(3):611-25 

 

 619

lardan tahsil edilen altyapı ile okunmasını öngörmektedir. Müfessirin tefsir kısmındaki izahları, mukad-

dimede inşa ettiği bu altyapıdan soyutlanarak okunduğunda ne risâletin ne de diğer meâni’l-Kur’an ko-

nularının tam olarak ne olduğuna ilişkin okurun zihninde yeterli derecede tasavvur ve tasdik oluşmaya-

caktır. Zira eser, ihtisar gayesine bağlılık adına gâyet kısa ve remzî ifadelerle Kur’an lafız ve ibarelerini 

işlemektedir ki, kimi zaman müfessirin önem atfettiği konularda dahi zihinde kuşatıcı ve derinlikli bir 

kavrayışın oluşması güçleşmektedir. Risâlet konusundaki açıklamaları da böyledir.43 Bununla birlikte 

râsûl veya nebî lafızlarını, rubûbiyet konusu çerçevesinde ele alarak mukaddimede koyduğu meâni’l-

Kur’an - makâsıdu’l-Kur’an ilişkisinin tefsirin açıklama faaliyetine esas olduğu şeklindeki kaideden taviz 

vermemektedir.44 

c. AHİRET 

İbn Cüzey, mukaddimede ahiretten meâd ismi ile bahsetmekte; ancak kelimenin lügat veya ıstılahtaki 

anlamlarına değinmeyip doğrudan delaleti üzerine yoğunlaşmaktadır. Onun nazarında bu konu, haşrin 

ispatı, meâd konusundaki kat’î delillerin ikamesi, reddedenlerin iddia ve delillerinin çürütülmesi; uhrevî 

ceza ve ödüllerin zikredilmesi, hesap, mîzan ve amel defterleri ile ilgilidir.45 Müfessir, her ne kadar müs-

takil konular olarak kategorize etse dahi bu çerçevedeki uhrevî ceza ve ödüller, va‘d ve vaîd konuların-

dan da meâd bahsinde işlenmesini zorunlu kılmaktadır.46 Zira va‘d ve vaîd kapsamındaki Kur’an’ın uyarı 

ve müjdeleri, daha çok ahirete yöneliktir. Aşağıdaki ifadeler, müfessirin de bu kanaatte olduğunu gös-

termektedir: 

“Va‘d Allah’ın kullarına dünyada ve ahirette nimetler vereceğine dair söz vermesidir. Bu bağ-

lamda Kur’an, daha çok cennet nimetlerinden bahsetmektedir. Vaîd ise Allah’ın, insanların 

eylemlerini veya eylemsizliklerini dünyada ve ahirette cezasız bırakmayacağını taahhüt et-

mesidir. Kur’an bu noktada da daha çok uhrevî cezalar üzerinde durmakta, cehennemi ve 

oradaki azabı, ansızın gelip çatan kıyameti ve korkudan insanları dehşete düşüren kıyamet 

vâkıalarını anlatmaktadır. Eşyanın zıddı ile açıklanması ilkesinde olduğu üzere va‘d ve vaîd 

Kur’an’da birlikte zikredilmektedir. Bu, terğib ve terhîbi birleştirmek; biriyle diğerini açık-

lamak içindir.”47 

Buradan İbn Cüzey’in ahiret konusuna yaklaşımını biçimleyen temel unsurun Kur’an’ın maksatları 

olduğu sonucu çıkmaktadır. Meâd, va‘d ve vaîd lafızlarının veya bu lafızlarla ilgisi bulunan diğer Kur’an 

lafızlarının geçtiği âyetlerdeki açıklamaları, bu tespiti teyit etmektedir. el-Yevm ve es-sâ‘a lafızlarına 

verdiği anlam, buna örnek verilebilir. Nitekim İbn Cüzey’in kendi ifadeleriyle el-yevm ve es-sâ‘a, “ebe-

dileştirmekten ibaret olan âhiretin başlangıcıdır.”48 O başlangıç anında mahiyeti bilinmeyen manevî bir 

araç olan sûra üflenecek, işitenin dimağını uçuran, yürekleri hoplatan, zihinleri dehşete düşüren, gözle-

rin yuvalarından fırlamasına neden olan korkunç sesiyle sûr, bu ebedî hayatın başladığını duyuracak-

tır.49 Bu gün, sıradan bir gün değildir; bilakis din günü, fasıl günü, hurûc (ba’s) günü, fetih günü, telâk 

günü, toplanma ve teğâbun günü, hasre günü, tenâd günü, azife günü, insanların dünyada iken yaptıkları 

                                                           
43  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 2, s. 290, 306-307, 537. 
44  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 78, 80, 85, 140, 150, 153, 155, 160-161, 145-146, 229, 239, 244, 249, 252, 262-263, 269, 271, 285, 300-301, 310, 326-331, 355-
356, 382, 388, 392, 401-403, 408, 439, 443, 472. 497, 502, 513; c. 2, s. 103, 147, 367, 374, 656; c. 2, s. 36, 59, 107, 147, 150, 314, 318, 327-328, 368, 523, 542, 
567, 577; İsfahânî, el-Müfredât, s. 783-784. 
45  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 8. 
46  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 8. 
47  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 8-9. 
48  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 121, 155, 190, 264, 331,406, 448, 470.  
49  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 2, s. 226, 539-541. 



Sıddık BAYSAL                                                                                                                                                               Journal of Islamic Research 2018;29(3):611-25 
 

 620

veya yapmaları gerekirken yapmadıkları tüm işlerin mîzanda eskizsiz tartılacağı hisab günüdür.50 Amel 

defterlerinin açılıp amellerin tartılacağı, iman edip salih ameller işleyenlerin ödüllendirileceği, inkâr 

eden ve kötü ameller işleyenlerin müstahak oldukları cezaya çarptırılacakları gündür.51 Her nefsin dün-

yada iken yaptıklarının karşılığını Naîm, Adn, Firdevs, Elfâf ve A’nab cennetlerindeki murassa tahtla-

rında veya cahîm, hâviye, saîr, lezâ, sakar ve hutame cehennemlerindeki ıstırap makamlarında eksiksiz 

alacağı zamandır. O gün samimi bir kalple Allah’a yönelip imanlarını salih amellerle süsleyenlere kitap-

ları sağ, diğerlerine ise sol veya arka taraflarından verilecektir.52 Fakat tüm bunlardan önce insanlar 

kıyâmete tanık olacaklar, beklemedikleri anda kabirlerinden fırlatılacaklar, şaşkın ve ürkmüş bir halde 

mahşere doğru harekete geçecekler ve saîd (mutlu) mi yoksa şakî (bedbaht) mi olacaklarının farkına va-

racaklardır.53 

İbn Cüzey’in uhrevî ceza ve mükâfatları, insanın dünyevî durumuyla ilişkilendirmesi, Kur’an’ın ah-

reti ve dünya hayatını ele alış biçiminin bir yansımasıdır. Şöyle ki Kur’an, ahiret konusunu işlediği 

âyetlerde iman, amel ve ahlak esaslarına vurgu yapmakta; insanın ahirette karşılaşacağı akıbetin dünya-

da iken benimsediği inanç ve bu inanç doğrultusunda işlediği fiiller tarafından belirlendiğinin altını 

çizmektedir. Bu durum, dikkatimizin tekrar dünya hayatına çevrilmesine neden olmaktadır. Zira yuka-

rıdaki izahlar, âhiretin tasvirindeki asıl hedefin dünyevi hayatın ıslahı olduğunu göstermektedir. Mak-

sat, bireyin kendini âhiret yurdunda tasavvur etmesini, oradan her türlü şartlanmışlık ve basiretini örten 

dünyevi sütrelerden arındırılmış bir bakışla kendi hakikatine bakmasını, nihayetinde kendi vakıasını 

tam bir şuur haliyle idrak etmesini sağlamaktır.54 Kur’an, bu şuuru oluşturmak için insanın dikkatini Al-

lah’ın kavlî ve kevnî âyetlerine çekmekte;55 böylece insanın zihnini şuhuddan gayba doğru hareket et-

tirmeye çalışmaktadır.56 

    AHKÂMU’L-A’MÂL VE İBÂDET 

İbn Cüzey’in ifadesiyle “Ahkâm, namaz ve oruç gibi bedenî ibâdetlere; zekât gibi malî ibâdetlere; ihlâs 

ve takva gibi kalbî ibâdetlere müteallik emirler ve nehiylerdir. Beşe ayrılır: vacip, mendûb, haram, mek-

ruh ve mubah.”57  

Şu halde İbn Cüzey’in zihninde ahkâmu’l-a‘mâl, ibadetlere dair ilâhî hükümlerdir. Ancak bu ta-

nım, modern hayatımıza hükmeden profan bakış açısının bir neticesi olarak, bu hükümlerin dinî ayin-

lerle sınırlı olduğu şeklinde bir anlayışın oluşmasına yol açabilir ki bu anlayış, hayatı dinî ve dünyevî 

olmak üzere iki izole alana bölmektedir. Dolayısıyla dünya görüşü ve kavramları modernizm tarafın-

dan belirlenen çağdaş insan, “ibadete taalluk eden hükümler” ifadesinden bu hükümlerin namaz, oruç, 

hac ve zekât gibi standart dînî tekliflerle sınırlı olduğu sonucunu çıkarabilir. Bu itibarla öncelikle İbn 

Cüzey’in düşünce dünyasında ibadet kavramından ne anlama geldiğinin tespit edilmesi gerekmekte-

dir. 

                                                           
50  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 44; c. 2, s. 8, 180, 233, 257-259, 278-279, 281, 367,452. 
51  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 58, 75, 103, 180, 262, 297, 300-301, 310, 327, 362, 408, 439, 445, 472, 491, 521; c. 2, s. 20, 36-38, 59, 78, 108, 114, 153, 180, 274, 
328, 399, 451, 480, 551-552, 563-564, 603. 
52  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 287, 439, 472, 493, c. 2, s. 38, 236, 328, 400-407, 480-483, 503, 510, 551-552, 587-589.  
53  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 60, 264-266, 281, 297, 333, 432, 439, 463-464, 521; c. 2, s. 28, 38, 49, 71, 126-127, 162, 180, 226, 229-230, 282, 289, 306, 328, 
367, 374, 383, 425, 528, 539, 544, 563-564. 
54  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 2, s. 512-514. 
55  Râzî, Fahreddin, Mefâtihu’l-Gayb, Dâru’l-Fikr, Beyrut 1981, c. 1, s. 16.   
56  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 262-265, 428; c. 2, s. 109, 114, 296, 289-290, 298, 328, 513, 565-567. 
57  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 8. 



Sıddık BAYSAL                                                                                                                                                               Journal of Islamic Research 2018;29(3):611-25 

 

 621

İbn Cüzey’e göre ibadet, Allah’ın rızasını kazanmak ve gazabından korunmak için fizikî ve rûhî yeter-

liliğe ulaşmış insanların kulluk bilinci ile işledikleri iyi ve faydalı işlerdir.58 Kur’an, buna amel-i salih de-

mektedir.59 Amel-i salih, kişinin yalnızca fiillerini ifade eden bir kavram değildir; aynı zamanda niyetleri-

ni, düşünce ve duygularını, kısaca iyi ve faydalı niteliğini haiz maddî-manevî her tutum ve davranışını 

kapsamaktadır. Ancak şer’î mânâda ibâdet, Allah’a yakınlaşmak kastıyla işlenen belirli tevkîfî davranışlar-

dır. Dolayısıyla ibâdetin akıl ve irade sahibi varlıklara izafesiyle cemâdâta izafesi arasında fark vardır. Akıl 

ve irade sahibi olmayan varlıkların ibâdetleri varoluş gayelerini harfiyen gerçekleştirmektir.60 

Bu tespitler, İbn Cüzey’in zihninde insan davranışlarının dînî ve dünyevî şeklinde tasnif edilemeye-

ceğini göstermektedir. Nitekim onun tasnifi, literatürde ibâdet-i mersûme ve gayr-ı mersûme şeklinde 

ifade edilen klasik tasniften ibarettir. Buna göre ibadetler; vakit, rükün ve şartları muayyen olmak veya 

olmamak bakımından ayrılmaktadır; yoksa insan davranışlarının her biri, ya bir ibadet ya da isyandır. 

Dolayısıyla ahkâmu’l-a‘mâl bireyin bütün davranışlarına dair ilâhî kurallardır.  

İbn Cüzey’e göre ibadetlerin tevkîfî olması Allah’ın rahmetin tecellisidir. Tevkîfî olan hükümler, 

taabbudî olduğundan yalnızca nassla bilinirler.61 Nassla sabit rükünlere ve menâsike eklenecek her türlü 

ziyade bidattir, merduttur. Zira îcâd boyutuyla ibâdet, Allah’a mahsustur.62 

İbn Cüzey, ibâdetin şer’i tarifindeki “Allah’a yakınlaşmak kastı ile” şeklindeki kaydı, her itaatin ibâdet 

olmadığını, ancak her ibâdetin itaat olduğunu vurgulamak için ibadetin tanımına özellikle dâhil etmiştir. 

Zira insan, kendinin veya sevdiklerinin tehdit altında olduğu endişesiyle ceberût bir otoriteye fiilen itaat 

edebilir. Ancak içselleştirilemeyen bu itaat, onu meşrulaştıran kültürün telakkisine rağmen gerçekte ibâdet 

değildir.63 Ayrıca bu kayıt, ibâdetin bilinçli ve istekli bir teslimiyet oluşunu vurgulamaktadır.64 Kur’an’ın 

ibâdet yerine çoğu zaman amel lafzını tercih etmesindeki espri budur. Çünkü İslâm inancına göre amelin 

değeri, failinin niyetine göre takdir edilir.65 Kur’an’ın kulluk bilincinin en ileri safhası olarak tavsiye ettiği 

takva, ancak o niyetin halis olması ile tahakkuk eder.66 İbn Cüzey’in tabiriyle, “Vikâye mastarından lügatte 

korkmak anlamına gelen takva, ıstılahta Allah’a itaat etmenin gereklerini yerine getirmek ve isyan etmeyi 

terk etmektir ki bu yönüyle bütün iyilikleri kapsamaktadır.”67 Dolayısıyla takva, “Kulun küfürden, günah-

tan, haramdan, şüpheli davranışlardan ve kalbine Allah’tan başkasını getirmekten sakınmasıdır. İslâm; 

tevbe, verâ, zühd ve müşahede makamıdır.”68 Allah’ın ardından başa kakma gelen sadakayı, güzel bir söz-

den daha değersiz sayması; kurbanın ne etinin ne de kanının kendisine ulaşmayacağını bildirmesi; riya, ki-

bir ve samimiyetsizliğin ameli değersizleştirmesi, ibadet-niyet ilişkisinin önemini göstermektedir.69 

İman-ibâdet ilişkisi, iman gibi ibadetin de kalbe dönmesinden kaynaklanmaktadır. Fakat bu, İbn 

Cüzey’in amelle imanı özdeşleştirdiği anlamına gelmez. Bilakis onun nazarında iman ile amel mahiyet 

bakımından ayrıdır. Bunun en bariz delili, ilgili âyetlerde amelin imânâ dilde ve örfte ayrıklığa delalet 

eden atıf vâvı ile bağlanmasıdır.70 

                                                           
58  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 2, s. 95-96. 
59  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 59, 71-72, 147, 196, 211-220, 368-369, 376,-377, 393-394, 437, 445, 502, 511, 519.   
60  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 2, s. 95-96. 
61  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 51, 65, 78, 81, 294; c. 2, s.56, 97, 357, 428 
62  İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, c. 1, s. 2776-2782; İsfahânî, el-Müfredat, 479-480; İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 247-248. 
63  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 2, s. 145, 323, 533. 
64  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 79, 139, 171; s. 168, 174. 
65  Tuğral, Süleyman, Kur’an’da Değerler Sistemi, Ankara Okulu Yay., Ankara 2008, s. 181-185. 
66  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 50-51, 56-57, 224, 249, 301.  
67  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 24. 
68  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 50-51. 
69  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 95, 125, 152, 190, 346, 406, 452; II/333, 386-387.  
70  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 59. 



Sıddık BAYSAL                                                                                                                                                               Journal of Islamic Research 2018;29(3):611-25 
 

 622

İbn Cüzey, Kur’an mânâlarının tespit ve te’vilinde usûlu’l-akâid ile birlikte ahkâmu’l-a‘mâl konusu-

nu, bilinmesi gereken -kendi tabiriyle- bir meâni’l-Kur’an ilmi olarak telakki ettiğinden itikat ve ibâdete 

dair bu ahkâmın istihraç ve istinbâtını mezhebi ihtilaflarla birlikte vermeye özen göstermiştir.71 O, ah-

kâmın beyanını, bireyin eylemlerinin ve eylemsizliklerinin değerini ve sonuçlarını bilmesi (fıkıh ilmi) 

açısından gerekli görmektedir. Diğer taraftan bu hükümler, mükellefin ferdî ve içtimâî sorumluluğun-

dan kaynaklanan ceza ve mükâfata ilişkin hükümler olduğundan terğîb ve terhîble te’dîb (eğitim) gaye-

sini gerçekleştirmeye matuftur. Terğîb ve terhîble te’dîb, meâni’l-Kur’an-makâsıd ilişkinin metne yan-

sımasıdır. Bir başka ifadeyle ilâhî hitabın muhatabı olması bakımından birey, Kur’an’daki emir ve yasak-

larla ilgili sigaları ve onlardan tahriç edilen ahkâm-ı Şari‘in maksatları ile birlikte ve Kur’an’da çizdiği 

küllî mânâlar çerçevesinde okumalıdır. Bu, ibâdetin hikmetinin ve ona dair hükümlerin hayata daha 

sağlıklı bir şekilde yansımasını sağlayacaktır. Ubûdiyeti Allah’a tahsis etmek, Kur’an’ın mânâ ve ruhuna 

aykırı davranışların ibadet vasfıyla Kur’an’dan ihdas edilemeyeceğini hükme bağlamaktadır.  

İbn Cüzey, çoğu müfessirin ihmal etmesine rağmen ahkâmu’l-a‘mâl konusunda tefsir ilminin müra-

caat etmesi gereken ilmin, usûl-i fıkıh olduğunu kaydetmektedir. Çünkü bu ilim, “Meâni’l-Kur’an’ın an-

laşılmasına ve bu konudaki farklı görüşler arasında tercihte bulunmaya imkân tanıyan bir ilimdir. Mü-

fessirlerin bu ilme ihtiyacı vardır. Zira nass, zâhir, mücmel, mübeyyen, âmm, hâss, mutlak, mukayyed, 

fahva’l-hitâb, delîlu’l-hitâb, lahnu’l-hitâb, şurûtu’n-nesh, vücûhu’t-teâruz, esbâbu’l-hilâf ve diğer usûl 

bilgilerine vakıf olunmadan lafızların delaletleri belirlenemez.”72 

    AHLAK 

İbn Cüzey’in Kur’an mânâları kapsamında zikrettiği konuları, nihai mertebede usûlu’l-akâid ve ahkâmu’l-
a‘mâle rücû’ ettirip iman-amel ilişkisi ekseninde işlemesi, bu konuların aynı zamanda ahlakı da içerdiğini 

göstermektedir. Zira İslâm inancında amellerin keyfiyetini ve değerini iman belirlerken bireyi ve toplumu 

harekete geçirecek rûhî-manevî kuvvelerin hangi prensipler doğrultusunda işleyeceğini ve hangi kalıplar-

da somutlaşacağını ahlak belirlemektedir. Ne var ki İbn Cüzey, usûlu’l-akâid ve ahkâmu’l-a‘mâl içinde ve-

ya müstakil bir konu olarak ahlaktan bahsetmemektedir. Bununla birlikte Rasûlullah’ın müslüman birey 

ve toplumun her bakımdan modeli olduğunu açıklayan Ahzâb Sûresi 21. âyetin tefsirinde onun güzel ahla-

kının tezahürlerine değinerek ahlakî iyinin ne olduğunu şöyle açıklamaktadır: 

“Şüphesiz sen büyük bir ahlak üzeresin” (Kalem Sûresi 68/4) âyeti Hz. Peygamber’in ahlakına 

yönelik bir övgüdür. Hz. Aişe (ra), Kur’an’ın prensipleri ile kendisini yetiştirdiği anlamında 

O’nun ahlakının Kur’an olduğunu söylemiştir. İbn Abbas ise bu âyetteki hulk lafzını din ve şe-

riat şeklinde tefsir etmiştir. Bu, ahlakın genel tarifidir; tafsîlî tarifi ise Hz. Peygamber’in bütün 

erdemleri ve iyi özellikleri üzerinde topladığı şeklindedir. Temiz bir soydan gelmesi, kıvrak ak-

lı, derin idraki, ilmi, hayâsı, ibadetleri, cömertliği, doğruluğu, sabrı, şükrü, murûeti, sevgisi, ik-

tisadı (itidali), zühdü, tevazusu, şefkati, adaleti, affı, öfke kontrolü, sıla-i rahmi, hüsn-i 

muâşereti ve tedbiri, lisan-ı fasihi, kuvvetli hisleri ve özenli dış görünüşü ile önce içinden çıktı-

ğı toplumun, ardından da tüm zamanlardaki müminlerin modelidir. Bu yüce hasletler, O’nun 

hayatında tahakkuk ettirdiği erdemlerdir. “Ben güzel ahlakı tamamlamak için gönderildim” 

demesi ahlakın onun hayatındaki yerini ve önemini göstermektedir. Cüneyd’in ifadesiyle “Al-

                                                           
71  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, 47, 51, 56, 80, 94, 121, 129, 144-145, 154-156, 170, 194, 225, 248-249, 261, 263, 282, 355, 357, 368, 406-407, 484, 541; c. 2, s. 56-
58, 67-68, 124, 166, 359, 367, 379, 428, 564, 615 vd. 
72  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 12. 



Sıddık BAYSAL                                                                                                                                                               Journal of Islamic Research 2018;29(3):611-25 

 

 623

lah dışında hiçbir şeyi hayatının merkezine koymadığı için Hz. Peygamber’in ahlakı, azîm sıfatı 

ile nitelenmiştir.”73 

Yukarıdaki paragrafta İbn Cüzey’in Hz. Peygamber’in erdemleri bağlamında saydığı hasletler, Müs-

lümanların edinmeleri gereken erdemlerdir. Çünkü Hz. Peygamber’in üsve-i hasene (en güzel örnek) 

olması, O’na iman edenlerin O’nu örnek almalarını gerektirmektedir.74 Dolayısıyla müfessirin nazarında 

ahlak, iman ve amelle iç içe geçmiş yüksek bir şuur hali, gücünü bireyin vicdanından alan içsel bir kont-

rol mekanizması ve bireyin fiillerini hayatın akışı içinde denetleyip kıvamını veren sosyal bir kurum 

olarak belirginleşmektedir. Böyle bir ahlak, ancak takvanın tezahürüdür.75 Zira takva, ahlakın merkezi 

kavramıdır. Müfessir bu kavramı, üç bölümde ele almıştır: 

İlk bölüm, takvanın Kur’an’dan istinbat edilen faziletleri konusundadır. Buna göre takva, zafer, 

Allah’a yakınlık, muhabbet ve mağfirettir; bireyin beklemediği yerden rızıklanmasını ve üzün-

tüden kurtulmasını, işlerinin kolaylaşmasını, günahlarının affedilip mükâfatlarının artmasını, 

amellerinin kabul olmasını, felaha ermesini, müjdelenmesini, cennete girmesini ve cehennem-

den kurtulmasını sağlayan manevî bir sebeptir. 

İkinci bölüm, takvayı oluşturan faktörler hakkındadır. Bu faktörler şunlardır: Uhrevî ve dün-

yevî ceza korkusu ve sevap umudu, hesap korkusu, Allah’ın yüzüne bakamama utancı -ki bu, 

murâkebe ve nimetlerine itaat ederek şükür makamıdır-, Allah’ı ta‘zim -ki heybet makamıdır- 

ve muhabbetin doğruluğu. 

Üçüncü bölüm ise takvanın dereceleri hakkındadır. Bu derecelerin ilki, kulun küfürden sakın-

dığı İslâm makamı; ikincisi, isyan ve haramlardan sakındığı tevbe makamı; üçüncüsü şüpheli-

lerden sakındığı verâ makamı; dördüncüsü mubahlardan sakındığı zühd makamı; beşincisi, kal-

bine Allah’tan başkasını koymaktan sakındığı müşahede makamıdır.76 

Takvayı tüm iyilikleri kapsayan ve tüm kötülüklerden uzak durmayı öneren dinamik bir ruh hali ve 

sürekli Allah’ın huzurunda bulunuş bilinci olarak gören yukarıdaki yaklaşım, bireyin niçin ve nasıl ah-

laklı olabileceğine dair sorularının cevaplarını içermektedir. Esas itibariyle bu tanım, hatırlanacağı üzere 

amel-i sâlihin tanımıdır.  İnsanın bezm-i elest denen ruhânî safhada verdiği söz, takvalı davranmasını 

ahlaki bir ödeve dönüştürmektedir. Çünkü bezm-i elest, “İster hakiki olsun ister temsîlî Allah’ın 

rubûbiyetini haber ve istidlalle insanın kabul ettiğinin delilidir.”77 

İbn Cüzey, Kur’an’ın ahlak konusundaki beyanlarına bağlı olarak birey ve toplumun ahlaklı olabil-

melerinin Müslüman olmaları şartına bağlı olmadığını düşünmektedir78 Ahlak, insanın fıtratına yerleşti-

rilen iyiye veya kötüye ilişkin temel referansları ifade ettiğinden insan bedîhî olarak ahlakî iyinin ne ol-

duğunu bulabilir. İcma’, bu noktada en önemli dayanaktır. Fakat kendinin üstündeki referansların reh-

berliğinde teşekkül etmeyen icma’, ahlaken doğru olmayan herhangi bir davranışın doğruluğuna da 

hükmedebilir. Müşrik akılların rasyonalize ettiği, müşrik vicdanların içselleştirilerek huya dönüştürdü-

ğü, şirk ve kız çocuklarının katli gibi cahiliye âdetleri buna örnektir.79 

                                                           
73  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 2, s. 472. 
74  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 2, s. 185. 
75  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 24. 
76  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 24, 50-51. 
77  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 328-329; c. 2, s. 576-578.  
78  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 137-138. 
79  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 84, 93, 103, 253, 279, 290, 306, 310, 328, 385, 400-406, 410, 416, 463, 502; c. 2, s. 37-38, 70-76, 105, 116-119, 136, 145, 174, 
233-237, 241, 311-312, 322-323, 383, 402. 



Sıddık BAYSAL                                                                                                                                                               Journal of Islamic Research 2018;29(3):611-25 
 

 624

İbn Cüzey’in Kur’an’dan istinbat ettiği ahlak, sırf beşerî muamelelerle alakalı normatif bir mefkûre 

ve basit bir sosyal kurum değil, aynı zamanda ruhî ve amelî durumumuzla, yani her halimizle alakalı na-

zarî ve pratik bir disiplindir. Nazarîdir; çünkü ahlaklı olmak, öncelikle neyin ahlakî doğru olduğunu tes-

pit etmeye yönelik zihinsel bir gayreti gerektirir. Pratiktir; zira zihin ve vicdanın ahlakî saydığı eylem 

ve tavırlar, niyet ve bilgi düzeyinden eylem düzeyine geçmek isterler. Bu ahlakın somutlaşmasıdır ve 

Kur’an bir iyiyi ancak fiile dönüşme eğiliminde olduğunda ve dönüştüğünde hakikaten iyi telakki eder. 

Pasif iyi, onun nazarında iyi değildir. Bir başka ifadeyle çevresinde olup bitenlere kayıtsız, Kur’an’ın di-

liyle iyiliğe çağırmayan, onu emredip sedd-i zerâi (kötülüğe giden yolları kapatma) endişesi taşımayan 

iyi, gerçekte iyi değildir yahut hakiki iyi olmak için bu yeterli bir çaba değildir.80 

İbn Cüzey’e göre Müslüman birey ve toplum iyiyi sadece kendisi için istemez. Bu, İslâm ahlakının 

ayırt edici özelliklerinden biridir. Onun nazarında iyi olan faydalı olandır; ancak bu fayda bireyin kendin-

de başlayıp kendinde biten kısır bir fayda değildir; bilakis tüm insanlığa yöneliktir. Bu tür bir iyilik, birrdir, 

maruftur, hidâyettir, istikamettir, amel-i salihtir, hayırdır, ihsandır.81 Muttakî insanlar bu iyilikleri mizaç-

larında sıfata dönüştürmeye gayret ederler ve onların bu gayretleri dünyevî ve uhrevî ödüllerle karşılanır.82 

Kötülükse ismdir, seyyiedir, fahşâdır, münkerdir, bağydir, hevaya tapınmaktır, israftır, itraftır, fısktır, fü-

curdur, zulümdür, istiğnadır, kibirdir, kizbdir, iftiradır, kazifdir, ifktir, kısacası Hakk’ın ve halkın hoşlan-

madığı her türlü davranıştır. Bu davranışları âdet edinen bireylerin ve toplumların uğradıkları akıbeti 

Kur’an; görebilenlere, işitebilenlere ve düşünebilenlere ibret olsun diye haber vermektedir.83 

Allah bütün mahlûkatın Hâlık’ı, Râzık’ı ve Müdebbir’i olduğuna göre Allah-insan ilişkisi öncelikle 

ontolojik bir ilişkidir. Ancak söz konusu ilişki bu safhada bitmemektedir. Zira Allah Rab, insan kuldur. 

Bu durum, rubûbiyet-ubûdiyet ilişkisinin özel bir çerçevede sürdürülmesini gerektirmektedir. Dolayı-

sıyla başta ontolojik düzeyde seyreden Allah-insan ilişkisine bu safhada ahlakî ilişki eklenir. Ahlakîlik 

kulun Rabbine, kendine, kendi türüne ve diğer varlıklara karşı sorumluluklarını hangi ilkeler dâhilinde 

yerine getireceğini belirleyen manevî bir özdür. Akıl, irade, ibadet, hilafet, emaneti üstlenmek, imtihan 

edilmek rubûbiyet-ubûdiyet ilişkisini temellendiren ahlakî gerekçelerdir.84  

O halde ahlaka aykırı olan bir şey İslâm’a da aykırıdır. Bu genel ilkeye rağmen gayriahlâkî bir dav-

ranışı, Kur’an’a dayandırmaya çalışmak, rubûbiyet konusunun koyduğu “Allah’ın zatına yakışmayacak 

kusurlardan ve yakıştırmalardan tenzih edilmesini” gerektiren küllî kaideye aykırıdır. Ayrıca yukarıda 

sayılan iyi ve kötü davranışların, vacip, mendûb, haram, mekruh ve mubah şeklinde tasnif edilen 

ahkâmu’l-a’mâl içinde mütalaa edildikleri açıktır. Dolayısıyla ma‘rûfun münker, münkerin ma‘rûf adde-

dilmesine yol açacak bir kavram kargaşasına Kur’an metninden yol bulunamaz.     

    SONUÇ 

Mukaddimede çizdiği ana çerçeve ve tefsir uygulamalarından anlaşılmaktadır ki İbn Cüzey’in meâni’l-

Kur’an anlayışı, esasen usûl kaygısının bir tezahürüdür. Zira o, kaynaklarda usûlu’d-din, fıkıh ve fıkıh 

usûlü meseleleri olarak mütalaa edilen rubûbiyet, nübüvvet, meâd, ahkâm, va‘d, vaîd ve kasas konuları-

                                                           
80  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 65, 95, 155-156, 170, 282 346, 327, 364; c. 2, s. 154, 359, 428, 464.  
81  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 65, 96, 107, 299, 334, 380, 406, 437, 472, 484; c. 2, s. 12, 162, 174, 293, 333, 484.  
82  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 50-57, 224, 249, 301. 
83  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 62-65, 72-73, 95, 107, 151-152, 159, 170, 175, 224, 265, 286, 288, 299, 307, 334, 377, 380, 394, 406, 437, 472, 484; c. 2, s. 12, 
21, 58, 85, 108, 132, 153, 155-157, 162, 169, 174, 293, 302, 328, 359, 402, 508, 515, 536, 576, 596-600, 603-609. 
84  İbn Cüzey, et-Teshîl, c. 1, s. 27, 46, 61, 86, 122, 155, 285; c. 2, s. 162, 174, 237, 374, 515. 



Sıddık BAYSAL                                                                                                                                                               Journal of Islamic Research 2018;29(3):611-25 

 

 625

nı, birinci mukaddimede usûlu’l-akâid ve ahkâmu’l-a‘mâl tasnifiyle meâni’l-Kur’an bağlamında işleyerek 

Kur’an’ın tefsir ve te’viline esas teşkil eden küllî kaideleri belirlemektedir. 

İbn Cüzey, birinci mukaddimenin üçüncü babında öncelikle Kur’an’ın maksatları ile mânâları ara-

sındaki ilişkinin anlaşılmasının tefsir açısından önemine dikkat çekmektedir. Zira Kur’an’ın maksatları, 

ancak meâni’l-Kur’an doğru anlaşıldığında tezahür edecektir. Meâni’l-Kur’an’ın doğru anlaşılmasını sağ-

lamak ise tefsir ilminin görevidir. Çünkü Kur’an lafızlarını ve ibarelerini ilâhî murada delalet kaydıyla 

inceleyen ilim dalı tefsirdir. 

İbn Cüzey’in nazarında meâni’l-Kur’an kapsamındaki konular, tümel konular oldukları için lafızlar-

dan değil, Kur’an’ın bütünlüğünden çıkmaktadır. Dolayısıyla tefsir ilmi, lafızların delaletlerini tespit et-

mek için müracaat ettiği naklî ilimlere, aklî ilimleri de eklemelidir. Zira tefsir rivâyetleri, lafızların ah-

valini araştırmaktadır. İbarelerin delaletleri ise içtihatla tespit edilebilir, dolayısıyla te’vilin konusudur. 

Şu halde tefsir, usûlu’l-akâid ve ahkâmu’l-a‘mâl konularının içeriği ve gayesinin saptanmasında diğer 

ilimler ve disiplinlerle ilişkiye girmek durumundadır. Müfessirin kelam, fıkıh ve fıkıh usûlünü çağrıştı-

racak bir içerik ve usûlle usûlu’l-akâid ve ahkâmu’l-a‘mâl konularını işlemesi, bu tespiti desteklemekte-

dir. Kaldı ki bir sonraki babda müfessirlerin usûlu’d-dîn ve fıkıh usûlüne müracaat etmelerinin zorunlu-

luğunu ifade etmiştir. Bu, disiplinler arası ilişkilerin müfessirin çağındaki tezahürüdür. 

Ayrıca İbn Cüzey’in mukaddimedeki meâni’l-Kur’an tasnifi, klasik tefsir tatbikatında örneğine pek 

rastlanmayan bir yöntemle ilâhî metni okuduğunu göstermektedir. Klasik tefsir anlayışı, Kur’an metnini, 

mushaf tertibine göre ve lafızların delaletleri ekseninde incelemeyi teamül edinmiştir. Bu yaklaşım, ana-

litiktir. Müfessirin yaklaşımı ise Kur’an’ın, mukaddimede çerçevesini çizdiği ön bilgi ile okunmasını ön-

görmektedir. Kur’an’ın bütünlüğünden çıkarılan bu ön bilgi, Kur’an metninin bütünlüğü içinde okun-

masını gerekli görmektedir. Esasen bu, Kur’an’ın yedi temel konu çerçevesinde anlaşılmasını ve açık-

lanmasını teklif etmesi itibariyle konulu Kur’an tefsiridir. Vazettiği külli kaide ise ilâhî metinden 

Kur’an’ın maksat ve mânâlarına aykırı herhangi bir anlam veya hükmün çıkarılamayacağıdır. 

 

KAYNAKÇA 

Aslan, Şükrü, “Meâni’l-Kur’an”, TDV İslâm Ansik-
lopedisi, İstanbul 2003, c. 28, ss. 208.  

Atay, Hüseyin İslâm’ın İnanç Esasları, Ankara 
Ünv. İlahiyat Fak. Yay., Ankara 1992.  

Bintu’ş-Şâtî, Aişe Abdurrahman, Beyânî Tefsir 
Yöntemi ve Örnekleri, (çev. Ertuğrul Özalp-
Ömer Aydın), İşaret Yay., İstanbul 2015.  

Birışık, Abdülhamit-Muhammed, H. Abdulhadi, 
“Mübhemâtü’l-Kur’an”, TDV İslâm Ansiklope-
disi, İstanbul 2000, c. 31, ss. 437-439. 

Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Tarihi, Fecr Yay., Anka-
ra 1996. 

Ebû Ubeyde, Ma’mer bin Musennâ, Mecâzu’l-
Kur’ân, (thk. Fuad Sezgin), Mektebetu’l-
Hanci, Kahire ty. 

Fazlurrahman, Ana Konularıyla Kur’an, (trc. Alpas-
lan Açıkgenç), Ankara Okulu Yay,. Ankara 
1992. 

Ferrâ, Yahya bin Ziyad, Meâni’l-Kur’an, Âlemü’l-
Kütüb, Beyrut 1983. 

İbn Âşûr, Muhammed, et-Tahrîru ve’t-Tenvîr,  
ed-Dâru’t-Tûnisiyye, Tunus 1984. 

İbn Cüzey el-Kelbî, Ebu’l-Kasım, et-Teshîl li 
Ulûmi’t-Tenzîl, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 
1995.      

İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, Dâru’l-Meârif, Kahire, 
ty. 

İsfahânî, Râgıb, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’an, 
Kahraman Yay., İstanbul 1986. 

Kalou, Muhammed, “Makâsıdu’l-Kur’an Esâsu’t-
Tedebbur”, Adıyaman Üniv. İslâmi İlimler 
Fak. İslâmi İlimler Araştırmaları Dergisi, 
2017, c. 1, sayı: 1, ss. 153-189.    

Kemâl İbnu’l-Hümam, Kitâbu’l-Musâyere, Çağrı 
Yay., İstanbul 1979. 

Nesefî, Ebu Muîn, Tabsıratu’l-Edille, (thk. Hüseyin 
Atay), DİB Yay., Ankara 1993-2003. 

Râzî, Ebu Abdullah, Tefsîru Garîbi’l-Kur’âni’l-
Azîm, (thk. Hüseyin Elmalı), TDV. Yay., An-
kara1997. 

Râzî, Fahreddin, Mefâtihu’l-Gayb, Dâru’l-Fikr, 
Beyrut 1981. 

Râzî, Fahruddîn, Kelama Giriş (trc. Hüseyin Atay), 
Kültür Bakanlığı Yay., Ankara 2002. 

Sâbûnî, Nureddin. Mâturidi Akaidi, (çev. Bekir 
Topaloğlu), DİB. Yay., 6. baskı, Ankara 1998. 

Şâtıbî, Ebu İshak, Muvâfakât, c. 1-4, (çev. 
Mehmed Erdoğan), İz Yay., İstanbul 1990. 

Şeltût, Mahmud, İle’l-Kur’ani’l-Kerim, Dâru’ş-
Şurûk, Beyrut 1983. 

Tuğral, Süleyman, Kur’an’da Değerler Sistemi, 
Ankara Okulu Yay., Ankara 2008. 

Yerinde, Adem, “Müşkilü’l-Kur’an”, TDV İslâm Ansik-
lopedisi, İstanbul 2006, c. 32, ss. 164-167. 

Zeccâc, Ebû İshak İbrahim, Meâni’l-kur’an, (thk 
Abdulcelil Abduh Şelcî), Âlemü’l-Kütüb, Bey-
rut 1988. 

Zübeyrî, Ali Muhammed, İbn Cüzey ve 
Menhecühü Fi’t-Tefsir, Dâru’l-Kalem, Şam 
1987. 

   


