
bilimname XXXV, 2018/1, 397-432 
Geliş Tarihi: 11.02.2018, Kabul Tarihi: 10.04.2018, Yayın Tarihi: 30.04.2018 

doi: http://dx.doi.org/10.28949/bilimname.393280 

 
ÜSLÛBU’L-KUR’ÂN’IN TEFSİR İLMİ İLE İLİŞKİSİ

 
 Sıddık BAYSALa 

 
Öz 

Bu çalışma tefsir ilmi ile üslȗbu’l-Kur’an arasındaki ilişkiyi araştırmaktadır. Bu 
ilişki, Kur’an’ın beyan vasfının tabii ve zaruri bir sonucudur. Çünkü Allah 
Kur’an’ı, ihtiva ettiği mana ve maksatların muhatapları tarafından anlaşılması ve 
hayata geçirilmesi için indirmiştir. Bu itibarla muhataplarının yeteneklerini ve 
birikimlerini dikkate almıştır. Zira ne tek başına belagat ilimlerinin sözlü/yazılı 
bir kelam/metin hakkındaki kuramsal açıklamaları ne de betimleyici ve 
değerlendirici nakiller, o metnin muhatapları tarafından gerektiği gibi 
anlaşılmasını sağlayamaz. Sağlıklı bir iletişim için dil ve belagat kadar fesâhat da 
gereklidir. Fesâhat, mütekellim ile muhatabın müşterek bir sosyal, kültürel, 
zihinsel ve duygusal zeminde buluşmasını gerektirmektedir. Mütekellimin kastı 
muhatabının zihninde ancak fasih olması, yani kullandığı dilin açık ve anlaşılır 
olması halinde karşılık bulabilir. Bu koşul, Kur’an için de geçerlidir. Bu nedenle 
Allah, hitabını belagat ve fesâhat kaideleri çerçevesinde indirmiştir. Böylece hem 
onun içerdiği edebȋ incelikler dolayısıyla bir i‘cȃz vesilesi olmasını sağlamış hem 
de beyan olma işlevini yerine getirerek taşıdığı manaları muhatabının zihnine 
yaklaştırmış; muhatapla metin arasındaki mesafeyi mümkün olduğunca 
daraltmıştır. Kur’an bunu, belagat ve fesâhat özellikleri ile yapmıştır. Kur’an’ın 
beyan olması, onun nüzul dönemi Araplarının dil ve belagat konusundaki örfüne 
ve fesâhat anlayışlarına uygunluğu ile alakalıdır. İşte bu hikmet nedeniyle tefsir 
ilmi de Kur’an lafızları ve ibarelerinin anlamları ve delaletlerini tespit etmek 
veya çıkarsamak ve ulaştığı anlamların doğruluğunu indiği ortamın sosyal ve 
kültürel koşullarında denetlemek için o anlamları çevreleyen üslȗba, aynı 
zamanda Kur’an’ın üslȗbu olması itibarıyla başvurmuştur. Zira Kur’an 
lafızlarının hangi sözdiziminde, hangi zihinsel bağıntıda ve tarihsel bağlamda, 
kısca hangi üslȗpta, hangi manaya delalet ettiğini belirleyebilmek için üslȗbu’l-
Kur’an’ı bilmek gerekmektedir. 
Anahtar kelimeler: Tefsir, Üslȗbu’l-Kur’an, Mecȃz, Tekrar, Umȗmȋlik

   

                                                           
a Dr. Öğr. Üyesi, Ömer Halisdemir Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi, 
sbaysal72@mynet.com.tr 

http://www.orcid.org/0000-0002-3212-5559


Sıddık BAYSAL 

 

|398| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

 
Giriş 
Tefsir, “ilahi murada delalet bakımından Kur’an lafızlarının ahvalini 

araştıran ilimdir.”1 Bu tanım, herhangi bir meselenin tefsir ilminin meselesi 
veya onun faaliyetlerinde istimdat ettiği ilimlerden biri olabilmesi için “ilahi 
murada delalet” şeklindeki kaydın kapsamı içine girmesi gerektiğini ifade 
etmektedir.2 Tefsir ilminin üslȗbu’l-Kur’an ile ilişkisi de bu kayıt üzerinden 
gerçekleşmektedir.  

Sözlü veya yazılı bir eserin üslȗbu hakkında yürütülen araştırmalar, 
konu edindikleri eseri genellikle üç ana başlıkta incelemektedirler: 

1. Eserin yazarı, şairi veya söyleyeni 
2. Anlatım biçimi 
3. Hitap ettiği kesim 
Ancak Kur’an bir yazar tarafından, masa başında, belirli bir plan 

dâhilinde veya sahada mühendislik projeleri neticesinde üretilmiş bir bilim, 
fikir veya sanat kitabı değildir;3 bilakis yirmi üç yıllık zaman zarfında 
peyderpey indirilmiş ilahi bir kelamdır. Dolayısıyla Kur’an bağlamında bir 
yazarın varlığından ve Kur’an’la ilgili daha önceden geliştirilmiş projelerden 
bahsedilemez. O halde onun üslûbunu konu edinen bir çalışmada yazarın 
tarihinden metne intikal etmeyi öngören tahlil yöntemleri kullanılamaz. Zira 
Kur’an’ı peygamberine indiren, Allah’tır. Allah’ın ise tarihinden, sanatçı 
kişiliğinden, içinde yaşadığı çevreden ve o çevrenin sanatçı kişiliği ve eseri 
üzerindeki etkilerinden söz edilemez. 

Bunun dışında Kur’an metni, bizatihi kendisi ve doğrudan hitap ettiği 
insanların ona karşı takındıkları müspet veya menfi tavırlar ve onunla ilgili 
değerlendirmeleri doğrultusunda üslȗbu bakımından ele alınabilir. Esasen 
bu tefsir açısından çok önemlidir. Zira ilk muhataplarının tarihini de içine 
alacak şekilde vahyin nüzul tarihi, Kur’an’ın anlaşılmasında tefsirin ihtiyaç 
duyduğu kat‘ȋ delalet değerine sahip eşzamanlı verileri içermektedir. Bu 
olgusal gereklilik nedeniyle tefsir, Kur’an’ın nüzul tarihine müracaat etmek 

                                                           
1 Muhammed bin Süleyman Kȃfiyecȋ, Kitȃbu’t-taysȋr fȋ kavȃidi ilmi’t-tefsir, Çev. İsmail 
Cerrahoğlu, (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi yayınları, 1989), 13; Halid b. 
Osman Sebt, Kavȃidu’l-kur’an, (Dȃru ibn Affan, ty.), 1:29. 
2 Şemsuddin Muhammed b. Hamza Molla Fenȃrȋ, Aynu’l-‘ayȃn: Tefsiru sureti’l-Fȃtiha, 
(Dersaadet: Rıfat Bey Kütüphanesi,1325), 4-5, 54-55, 79; Mustafa b. Abdullah Hacı Halife 
Katip Çelebi, Keşfu’z-zunȗn, (Matbaa el-Behiyye, 1941), 1:427-428. 
3 Rudi Paret, Kur’an Üzerine Makaleler, çev. Ömer Özsoy (Ankara: Bilgi Vakfı yayınları 
1995), 19. 



Üslûbu’l-Kur’ân’ın Tefsir İlmi İle İlşikisi 

 

|399| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

durumundadır.4 Bu koşullar, üslȗbu’l-Kuran için de geçerlidir. Çünkü Allah, 
hitabını, muhataplarına kendi dillerinde indirmiştir.5 Bu itibarla Arap diline 
uygun olmadan Kur’an’dan çıkarılan manalar, Kur’an ilimlerinden değildir.6    

Dil ve anlatım özellikleri açısından Kur’an’ın üslȗbu özü itibarıyla bir 
dil ve belagat meselesidir. Bu nedenle Kur’an, lafız ve ibareleri, hakikat ve 
mecâz, sanatlı ve sade oluşu, dilbilgisi yapısı, sentaks ve kontekst ve metnin 
yapısı7 açısından tetkik edilmelidir. Bu hususlar, dil ve belagat ilimlerinin 
konularıdır. O halde Kur’an ifadelerinin tefsirinde bu ilimlere ihtiyaç vardır. 
Ancak en başından belirtmek gerekir ki Kur’an, tasannu‘ için indirilmiş bir 
kitap değildir. Yani o, edebȋ sanatları ve anlatım tekniklerini, taşıdığı estetik 
kaygılardan ötürü kullanmamaktadır. Onun amacı, Allah’ın kastını, fasih ve 
sağlam ifadelerle beyan etmektedir. Hitabın alıcısı konumundaki insanlar, 
birbirleriyle bu ifade üsluplarını kullanarak iletişim kurmuşlardır. Allah da 
bu nedenle vahyini, Arapça indirmiştir. Dolayısıyla Kur’an’ı anlamak için 
Arap dil ve belagatine ihtiyaç vardır. Ancak bu Arapça, herhangi bir zaman ve 
yerde konuşula Arapça değil, vahye muhatap olan Arapların konuştukları 
Arapçadır.8 

Üslȗbu’l-Kur’an’ın tefsir ile alakasını resmeden yukarıdaki çerçeve, bu 
makalenin üslȗp konusuna yaklaşımını da belirlemektedir. Bir Kur’an ilmi 
olarak üslȗbu’l-Kur’an, ilahi metnin ifadelerindeki edebȋ incelikleri ve kast-ı 
ilahinin tezahür biçimlerini kapsamaktadır. Bu nedenle tefsir, manaya 

                                                           
4 M. Abdulazim Zerkânî, Menâhilu’l-irfân fî ulûmi’l-kur’ân, neş. Fevvâz Ahmed Remzelî 
(Beyrut: Dâru’l-kitabi’l-arabi, 1995), 2:240; Tahir b. Âşûr, et-Tahrîru ve’t-tenvȋr (Tunus: 
Dâru’t-tûnisi, 1984), 1:93, Halis Albayrak, Tefsir Usȗlü, (İstanbul: Şıle yayınları 2011), 78-
85; Mehmet Paçacı, Kur’an ve Ben Ne Kadar Tarihseliz? (Ankara: Ankara Okulu yayınları 
2002), 53-79; Ömer Özsoy, Kur’an ve Tarihsellik Yazıları (Ankara: Otto yayınları, 2015), 
33-35, 79-81, 151-182; W. Montgomery Watt, Hz. Muhammed’in Mekke’si, çev. M. Akif İnan 
(Ankara: Bilgi Vakfı yayınları 1998), 17-86. 
5 Suyûtî, Celaleddin, el-Itkân fî ulûmi’l-kur’an, (Beyrut: Dâru İbn Kesir, 1996) 2:1192. 
6 Cemaleddin Kasımȋ, Tefsir İlminin Temel Meseleleri, çev. Sezai Özel, (İstanbul: İz 
yayıncılık 1990), 79-81. 
7 Mehmet Önal, “Edebî Dil ve Üslup,” Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü 
Dergisi 14/36 (Erzurum: 2008): 23-47; Muhittin Bilgin, Anlamdan Anlatıma Türkçemiz 
(Ankara: Kültür Bakanlığı yayınları ty.), 541-574. 
8 Fahreddin Rȃzȋ, Mefȃtihu’l-gayb (Beyrut: Dȃru’l-fikr, 1981), 12:6-7; Abdulkȃhir Cürcȃnȋ, 
Delȃilu’l-i‘cȃz, neş. Ebu Fihr Mahmud Muhammed (Cidde: Dâru’l-medenî, 1992), 385-387; 
Muhammed b. Yusuf Ebȗ Hayyȃn, Bahru’l-muhȋt, neş. Adil Ahmed Abdulmevcud (Beyrut: 
Dȃru’l-kutubi’l-ilmiyye, 1993), 8:172; Ebu Kasım b. Ahmed İbn Cüzey, et-Teshȋl li ulȗmi’t-
tenzȋl, neş. M. Salim Haşim (Beyrut: Dȃru’l-kutubi’l-ilmiyye, 1995), 1:9-10, 17-19; 
Celaleddin Suyȗtȋ, el-Itkan fȋ ulȗmi’l-Kur’an, 1:629; 2:1004-1005; İsmail Cerrahoğlu, Tefsir 
Usulü (Ankara: TDV yayınları 1991), 159-168; Halis Albayrak, Tefsir Usulü (İstanbul: Şule 
yayınları, 1998), 43-55; Mustafa Karagöz, Dilbilimsel Tefsir ve Kur’an’ı Anlamaya Katkısı 
(Ankara: Ankara Okulu yayınları, 2010), 79-220-322. 



Sıddık BAYSAL 

 

|400| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

delalet etmesi bakımından üslȗbu’l-Kur’an’la ilişkiye geçer; manaya delalet 
etmeyen şekil ve unsurları ise sahası dışında bırakır. Örneğin, iltifat sanatı 
veya biçim, ritim, konu ve Mekkȋ ve Medenȋ ayetlerin şekil bakımından farklı 
oluşları ya da lafızların telaffuz keyfiyeti vb. hususlar, kast-ı ilahiye delalet 
etmediklerinden üslȗbu’l-Kur’an ile ilgili olmakla birlikte tefsirin meseleleri 
değildir.9 Ancak tefsir eserleri, bu gibi meseleleri, Kur’an’la ilgili 
olmalarından ötürü ele almıştır.10 

Kast-ı ilahinin ifade biçimi anlamında üslȗbu’l-Kur’an, gayet geniş bir 
sahaya yayılmıştır. Bununla birlikte bu çalışmanın fiziki sınırları, üslȗbu’l-
Kur’an’ı tüm boyutlarıyla işlemeye imkân tanımamaktadır. Bu itibarla konu, 
Kur’an lafızlarının ve ibarelerinin anlaşılmasına hizmet eden üslȗp 
özellikleri ile sınırlanacaktır. Bu bağlamda üslȗbu’l-Kur’an-tefsir ilişkisi,  

 mecȃz,  

 kıssa ve bazı ayet ve lafızların tekrarlanması,  

 hitabın umûmîliği ve  

 istifham sanatı çerçevesinde ele alınacaktır.  
Elbette ki bütün bunlardan önce üslȗbu’l-Kur’an’ın tanımı verilecektir. 

Objektif sonuçlara ulaşabilmek için konu, betimleyici yöntemle incelenecek, 
üslȗbu’l-Kur’an’ın tefsirle ilişkisinin nasıl olması gerektiği değil de vakıada 
ne şekilde, hangi kayıtlar üzerinden gerçekleştiği üzerinde durulacak, ancak 
ulaşılan sonuçların güncel hayata taşınmasına yönelik çıkarımlarda analitik 
ve sentetik yöntemlere müracaat edilecektir. Çünkü tarihi vakıanın güncele 
taşınması, tümevarım, tümdengelim ve analoji gibi bilimsel yöntemlerin 
kullanmasını gerektirmektedir.  

Üslȗbu’l-Kur’an’ın tefsir ilmiyle ilişkisinin mahiyetini ve keyfiyetini 
ortaya koymayı amaçlayan bu araştırma, üslȗbu’l-Kur’an’ın tefsir ilmine 
metodolojik bir perspektif kazandırıp kazandırmadığının tespit edilebilmesi 
açısından önemlidir. Zira tefsir ilmi, bilhassa Arap dilinin delalet biçimlerini 
esas alarak Kur’an lafızları ve ibareleri hakkında yaptığı araştırmalarda bu 
Kur’an ilminden perspektif almış olabilir. Onun, bu noktada koyduğu temel 
prensipler, bir yandan ilahi metnin eşzamanlı delaletlerini nasıl 

                                                           
9 Abdülhamit Birışık, “Ulûmu’l-Kur’ân”, DİA c. 42 (Ankara TDV yayınları 2012), 133; Molla 
Fenȃrȋ, Aynu’l-‘ayan, 4-5, 54-55; Kȃtip Çelebi, Keşfu’z-zunȗn, 1: 427-428; Sıddık Baysal, 
“Tanımları Üzerinden Tefsir İlminin Mahiyetine İlişkin Bir Değerlendirme”, Dini 
Araştırmalar Dergisi, cilt 18, sa. 47, (2015), 227-231. 
10 Nesefî, Ebu’l-Berekȃt, Medâriku’t-tenzîl ve hakȃiku’t-te’vȋl, neş. Yusuf Ali Bedȋvȋ. (Beyrut: 
Dȃru’l-kelimi’t-tayyib, 1998) 1:25, 32, 35, 44, 46, 52 vd. 



Üslûbu’l-Kur’ân’ın Tefsir İlmi İle İlşikisi 

 

|401| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

belirleyeceğimize dair yöntem bilgilerini içerirken diğer yandan lafzın anlam 
yoğunluğundan eşzamanlı delaletleri ile çelişkiye düşmeden bugün nasıl 
istifade edebileceğimize dair usȗlü ihtiva etmektedir. 

Ayrıca belirtmek gerekir ki İslam âlimleri, üslȗbu’l-Kur’an’ı Kur’an’ın 
i‘câzı bağlamında incelemişler ve bu konuda zengin bir külliyat teşekkül 
ettirmişlerdir. Söz konusu literatür, kısmen ekte verilmiştir. 

A. Üslȗbu’l-Kur’an’ın Tanımı 
Arapça bir sözcük olan üslȗb, lügatte bir şeyi bir yerden veya kişiden 

gizlice veya zorla almak, çalmak anlamına gelen سلب (selebe) kökünden 

türetilmiştir. Bu kökten bir isim olan seleb, arazide simetrik olarak yetişen 
bir ağaç türünün ismidir. Bu manada hurma ağaçlarının sırasına da üslȗb 
denmektedir. Istılahta üslȗb kelimesi daha çok sanat, teknik, yöntem ve tarz 
anlamında kullanılmaktadır. Edebiyatta ise hitabını te’lif ederken ve 
sözcüklerini seçerken konuşan öznenin takip ettiği özgün yöntemdir.11F

11 
Üslûbu’l-Kur’an ise en yalın ifadesi ile Allah’ın maksatlarını açıklamak 

için seçtiği ifade biçimidir.12 Dolayısıyla üslûbu’l-Kur’an bağlamında tetkik 
edilmesi gereken hususlar Kur’an’ın, 

 sözcük seçimi, 

 sözdizimi, 

 cümle yapıları, 

 tasvirler ve teşbihleri, 

 açık ve kapalı ifadeleri, 

 çağrışım ve imaj teknikleri, 

 kıssalarla örneklemeleri ve tekrarları, 

 farklı kipler arasındaki geçişleri,  

 ıtnab ve îcâzda itidali, 

 konularını iç içe işlemesi, 

 fȃsılaları, 

 Arapların bildiği edebi türlerden birine indirgenememesi,  

 lafızlarının kolay telaffuz edilmesi, 

 ifadelerinin akıcılığı, 

                                                           
11 İbn Manzur, Lisânu’l-arab (Kahire: Daru’l-meârif, ty.), 3:2058; Zerkânî, Menâhilu’l-irfân, 
2:239. 
12 Zerkânî, Menâhilu’l-irfân, 2:239. 



Sıddık BAYSAL 

 

|402| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

 seslerinin tınısal uyumu ve etkileyiciliği, 

 sözcüklere farklı düzeylerde anlamları yüklemesi, 

 hakîkî ve mecâzî anlatımları, 

 ȃmm-hâss, mücmel-mübeyyen ve mutlak-mukayyed lafızları, 

 estetik zenginliği, 

 ifadelerinin sağlamlığı, 

 lafız-mana örtüşmesi, 

 akla ve duygulara hitap etme kabiliyetidir.13  
Kur’an’ın üslȗp özellikleri bağlamında araştırılması gereken bu temel 

hususlar, beyan ve fesâhat ilminin meseleleridir.14 Kur’an, işte bu nitelikleri 
dolayısıyla muhataplarının üzerinde son derece etkili olmuştur. Bu üslȗbun 
tarihle sabit tesir gücü nedeniyle İslam âlimleri, üslȗbu’l-Kur’an’ı bir i‘câz 
meselesi olarak işlemişlerdir. 

B. Üslûbu’l-Kur’an’ın İ‘câz ile İlişkisi 
Allah, tarihin belirli bir döneminde Arapça konuşan bir kavme kendi 

içlerinden seçtiği ümmî bir elçi aracılığıyla kendi dillerinde seslenmiştir.15 
İlahi vahyin ilk muhatapları olan bu toplumun bildiği ve kullandığı, hatta 
kendisi ile sanat eserleri oluşturduğu sözcükleri, öyle mükemmel bir tertip 
içinde dizmiştir ki dönemin belagat ustaları, onun etkileyiciliği karşısında 
hayranlıklarını ifade etmişlerdir. Velid b. Muğîre, Ka‘b b. Züheyr, Lebîd b. 
Rabîa ve Nâbiğa el-Ca‘dî o belagat ustalarından bir kaçıdır.16 Üstelik yüksek 
edebî sanatlarla donatılmış olmasına rağmen bu hitabı, mahalli lehçelerle 
konuşan tüm muhataplar rahatlıkla anlayabilmişlerdir.17 İşte bu, dillerini 
belagatten ve fesâhetten taviz vermeden kullanmayı meziyet telakki eden, 
hayatlarının merkezine edebî zevki yerleştiren, entelektüel kişiliklerini 
kıvrak ve zarif ifade üslupları ile açığa vuran kimselerin nazarında dahi 

                                                           
13 Zerkânî, Menâhilu’l-irfân, 2:240-258; Ali Bulut, “Kur’ân-ı Kerim’de İtnâb Üslûbu”, 
Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 3:11 (2010), 183-205; Şahin Güven, “Kur’an 
Dilinin Özellikleri”, Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1:14 (2012), 7-20. 
14 Cürcânî, Delâilu’l-i‘câz, 34-54. 
15 Ebu’l-Berekȃt Nesefî, Medâriku’t-tenzîl ve hakȃiku’t-te’vȋl, neş. Yusuf Ali Bedȋvȋ (Beyrut: 
Dȃru’l-kelimi’t-tayyib, 1998), 2:93, 157-158, 234, 385, 582; 3:239-240, 264; İbn Cüzey, et-
Teshȋl, 1:123-294; Cemaleddin Kâsımî, Tefsir İlminin Meseleleri, çev. Sezai Özel (İstanbul: 
İz yayınları, 1990), 61-66, 79-94; Sıddık Baysal, Ebu’l-Berekât en-Nesefî’nin Medâriku’t-
Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl Adlı Eserinde Tefsir-Te’vîl İlişkisi (Ankara: Bilge yayınları, 2016), 
139-178. 
16 İbn Âşûr, et-Tahrîr, 1:93. 
17 Nesefî, Medâriku’t-tenzîl, 2:93, 158; 3:239, 264; Muhammed Bahaeddin Yüksel, Kur’an’ı 
Farklı Anlama ve Nedenleri (Ankara: Ankara Okulu yayınları, 2017), 54-106. 



Üslûbu’l-Kur’ân’ın Tefsir İlmi İle İlşikisi 

 

|403| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

akıllara durgunluk verecek bir mucizedir. Karşı çıkanı sadece tınısıyla değil, 
aynı zamanda zihne ve tüm insani duyulara hitap edebilme özelliğiyle ilzam 
edebilecek kat‘ȋ bir mucize.18 

Döneminin nesir ve şiirdeki en iddialı ismi Velid b. Muğîre’yi “Ne 
söyleyebilirim ki? Şiir, recez ve kasideyi aranızda en iyi bilen benim. Vallahi 
O’nun kelamı, bunların hiçbirine benzemiyor. Sözünde bir tatlılık, bir güzellik 
var. O’nun sözünün üstünde başka bir söz tutunamaz.!”19 şeklinde bir tespitte 
bulunmak zorunda bırakan Kur’an’ın işte bu özelliğidir. Onun bu insaflı 
tespitini karşılaştığı baskılar neticesinde nasıl çarpıttığını Kur’an, “Düşündü, 
ölçtü biçti. Kahrolası, nasıl ölçtü biçti? …” (Müddessir 74/18-24.) ayetlerinde 
ifade etmiştir. Üstelik bu istisnai bir durum da değildir. Ebû Süfyân’ı, Ebû 
Cehil’i ve Ahnes b. Şerik’i, her defasında kendilerini kınayarak oracıktan 
ayrılmalarına rağmen Hz. Peygamber’i Kur’an okurken dinlemek için aynı 
yere getiren Kur’an’ın üslûbunun insan üzerindeki etkisinden başka bir şey 
değildir.20 

Abdulkâhir Cürcânî’nin (ö. 471/1078) altını çizdiği üzere Kur’an’ın 
üslûbundan kaynaklanan i‘câz, Mu‘tezilȋ âlim Nazzȃm’ın (ö. 231/845) sarfe 
teorisinde ifade ettiği gibi ilahȋ bir engelleme değildir. Aynı şekilde bizatihi 
lafızların olağanüstülüğüne dayanan bir i‘câz da değildir. Bunların ötesinde 
sözcük diziminin mananın teşekkülüne hizmet ettiği, dolayısıyla murad-ı 
ilahiyi tezahür ettiren daha ziyade nahiv merkezli bir i‘câzdır.21 Kur’an, canlı 
anlatımı ve hareketli mana örgüsü sayesinde insanın hem duyularına hem de 
tahayyül ve tasavvurlarına hitap eden, zihnine ve tüm kalbine tesir eden 
fennî (beyan ve fesahat odaklı) bir i‘câzın eseridir.22 Ancak şunu belirtmek 
gerekir ki nahiv ve edebî sanatlar, Kur’an’ın beyan araçlarıdır; amacı 
değildir.23 

Dolayısıyla Kur’an’ın i‘câzı, gücünü ilahi hitabın beyan kabiliyetinden 
almaktadır. Söz konusu hitabın, muhatabın zihninde iyice berraklaşması ve 
kastedilen manayı ifade etmesi için onların ifade kalıplarında, bildikleri ve 

                                                           
18 Mahmud b. Hamza Kirmânî, Esraru’t-tekrar fi’l-Kur’an, neş. Abdulkadir Ahmed Ata 
(Dâru’l-fadîle, ty.) 55; Suyûtî, el-Itkân, 2:1004-1005; Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 160; Semîr 
İbrahim Azzâvî, et-Tefkîru’s-Simyâî (Amman: Dâru kunûzi’l-ma’rife, 2015), 229-233. 
19 Nesefî, Medâriku’t-tenzîl, 3:564; Suyûtî, el-Itkân, 2:1001-1005. 
20  Ahmet Önkal, “Ahnes b. Şerîk”, DİA c. 2 (Ankara: Diyanet Vakfı yayınları, 1989), 174. 
21 Cürcânî, Delâilu’l-i’câz, 3-11, 49-54; Nasr Hamid Ebu Zeyd, İlahi Hitȃbın Tabiatı çev. 
Mehmet Emin Maşalı (Ankara: Kitabiyat yayınları, 2006), 182-196. 
22 Seyyid Kutub, Kur’an’da Edebî Tasvir, çev. Süleyman Ateş (İstanbul: Hilal yayınları ty.), 
20-27, 41-77, 302-316. 
23 İbn Cüzey, et-Teshîl, 1:16. 



Sıddık BAYSAL 

 

|404| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

alışık oldukları üslûplarda sunulmuş olması gerekmektedir.24 Şu halde İlahi 
hitabın dili ile üslûbu’l-Kur’an arasında gayet sıkı bağlar vardır. Bu durum, 
üslûbu’l-Kur’an’ın dil ve belagatle ilişkisini araştırmayı gerektirmektedir. 

C. Üslûbu’l-Kur’an’ın Dil ve Belȃgat ile İlişkisi 
Dil, sadece okumak ve yazmaya yarayan göstergeler yığınından ibaret 

değildir; bilakis ait olduğu toplumun örf ve adetlerini, tasavvur ve 
düşüncelerini, korku ve endişelerini, coşku ve heyecanlarını, toplumsal 
hafızalarını, hâsılı tümüyle maddî ve manevî birikimlerini zaman içinde 
taşıyan kültürel bir araçtır.25 Dilin bu özelliğinden ötürü Kur’an, kendisini 
muhatabının diliyle ifade etmekte ve kendisini de onun dilinde bir beyan 
olarak tanımlamaktadır. O halde Kur’an’ın Arapça beyan olması, lafızlarının 
biçim ve sesleri ile sınırlı olmaktan öte kültürel ve tarihi bir değer ifade 
etmektedir. Câbirî’nin deyişiyle “… bir ifade ve kültür birikimi olarak Arap 
dili, Kur’an’ın mahiyetini oluşturan yapı taşlarından biridir. O, sadece Arapça 
lafızlarla inmemiş, aynı zamanda Arap ufkuna uygun olarak inmiştir.”26 
Üslûbu’l-Kur’an, Câbirî’nin ifade ettiği işte bu ufuk çerçevesinde 
işlemektedir.27 

Kur’an’ın kendisini Arapça bir beyan olarak tarif etmesi, her şeyden 
önce ilahi hitabın muhataplarıyla iletişimini Arapça üzerinden kurduğuna 
delalet etmektedir. O, toplumun sadece entelektüel elitlerine hitaben inmiş 
bir kitap değildir. Bilakis zihinsel kapasiteleri ve kültürel donanımları farklı 
tüm toplum kesimlerine seslenmiştir. Bunun için Arap dilinin fesâhat ile ilgili 
koşullarını tam olarak uygulamak gerekmektedir. “Fesâhat, beyânın dalıdır 
ve iki kısma ayrılır:  

1. Fesâhat-i manevîye  
2. Fesâhat-i lâfzîye.  
Fesâhat-i manevîye, ibareye nazmının kattığı anlam inceliklerini ve 

nükteleri; fesâhat-i lâfzîye ise lafızlardan sürükleyici bir kelamın nasıl 
oluşturulduğunu araştırır.”28  

Bu ifadelerden anlaşılmaktadır ki fesâhat, lafız ve ibare olmak üzere 

                                                           
24 Cürcȃnȋ, Delȃilu’l-i‘cȃz, 385-387; Suyûtî, el-Itkân, 2:1004-1005; Zerkânî, Menâhilu’l-
irfân, 2:240-241; İbn Ȃşȗr, et-Tahrȋr, 1:93. 
25 Kâsımî, Tefsir İlminin Temel Meseleleri, 79-83, 91-94. 
26 M. Ȃbid Câbirî, Kur’an’a Giriş, çev. Muhammed Coşkun (İstanbul: Mana yayınları, 2011), 
220-221; ayrıca bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf, 3:474. 
27 Râzî, Mefâtihu’l-gayb (Beyrut: Dâru’l-fikr, 1981), 12:6-7; Zerkânî, Menâhilu’l-irfȃn, 
2:240. 
28 Nesefî, Medâriku’-tenzȋl, 2:61-64. 



Üslûbu’l-Kur’ân’ın Tefsir İlmi İle İlşikisi 

 

|405| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

iki düzeyde bir takım koşulları sağlaması gerekmektedir.  
1. Fesȃhatin lafız düzeyindeki koşuları: 

a. “lafızları Arapça olmalı, yabancı kelimeler ve uyduruk kelimeler 
tercih edilmemelidir  

b. Telaffuzu güç kelimeler ve meşhur dahi olsa galat kelimeler 
kullanılmamalıdır.  

2. Fesȃhatin ibare düzeyindeki koşuları: 
a. İbare, manayı hakkıyla ifade edebilmeli,  
b. Kolay anlaşılır olmalı, karmaşık olmamalı  
c. Gereksiz ilavelerle şişirilmemelidir.”29 

Allah Kur’an’ı, yukarıdaki ilkeler doğrultusunda indirmiştir. Böylece o, 
lafızların yalnızca tarihi delaletleri ile değil, tüm muhtevaları ile Kur’an 
manalarına katılmasını sağlamıştır. Teşri‘, te’dîb ve ta‘lîm için indirilen ilahi 
bir kitap olması itibarıyla da lafızları ve ibarelerine te’vilin tüketemeyeceği 
yoğunlukta manaları yüklemiş; bu sırada itidalli bir dil seçip ıtnab ve îcâzda 
ifrat veya tefrit ihtimalini tamamen ortadan kaldırmıştır.30 

Yukarıdaki tespitler ortaya koymaktadır ki Kur’an’ın i‘câzı üslûbuyla, 
üslûbu ise büyük ölçüde dil ve belagatiyle alakalıdır. Suyûtî (ö. 911/1505) 
kendi dışında Hattâbî (ö. 388/998), Cürcânî, Isfahânî (ö. V/XI. yüzyılın ilk 
çeyreği), Zemahşerî (ö. 538/1144), İbn Atiyye (ö. 541/1147), Râzî (ö. 
606/1210), Sekkâkî (ö. 626/1229), Hâzım’ın (ö. 684/1285) da bu şekilde 
düşündüklerini kaydetmektedir.31 Yakın zamanlarda ise Seyyid Kutub, Emin 
Hûlî (ö. 1966), Aişe Bintu’ş-Şâtî (ö. 1998) ve Nasr Hamid Ebu Zeyd, Kur’an’ın 
i‘câzının edebî özelliklerinden kaynaklandığını savunmuşlardır.32 
Dolayısıyla bir i‘câz unsuru olarak üslûbu’l-Kur’an, Kur’an’ın Arapça bir 
beyan olmak sıfatının tabii ve zorunlu bir sonucudur. Bu nedenle öncelikle 
beyan ilmi ve Kur’an’ın fesȃhati açıklanmalıdır. 

1. Beyan İlmi ve Kur’an’ın Fesȃhati 
Sözlükte bir şeyi benzerleri veya kendi cinslerinden ayırarak açık seçik 

hale getirmek veya kendisiyle herhangi bir şeyin delalet bakımından 
                                                           
29 İbn Cüzey, et-Teshîl, 1:6. 
30 Kirmânî, Esrâru’t-tekrar, 43-45; Kȃfiyecȋ, Kitȃbu’t-taysir, 66-79; Suyûtî, el-Itkân, 2:95-
98, 1013-1014; İbn Âşûr, et-Tahrîr, 1:93-100; İbn Cüzey, et-Teshîl, 1:17. 
31 Suyûtî, el-Itkân, 2:1006-1011; Ebu Zeyd, İlahi Hitȃbın Tabiatı, 190-196.  
32 Kutub, Kur’an’da Edebî Tasvir, 301-316; Bintu’ş-Şȃtȋ, Aişe Abdurrahman, Beyânî Tefsir, 
çev. Ertuğrul Özalp ve Ömer Aydın (İstanbul: İşaret yayınları, 2015), 9-16; Azzavî, et-
Tefkîru’s-Simyâî, 230; Nasr Hamid Ebu Zeyd, Yorum Meselesi, çev. Muhammed Coşkun-
Numan Konaklı (İstanbul: Mana yayınları, 2016), 13. 



Sıddık BAYSAL 

 

|406| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

açıklandığı şey anlamına gelen beyan, belagat ilminin dallarından biridir.33  
Belagatte ise “manayı ifadede lafzı açıklığa kavuşturmak için gereken 

melekeyi kazandıran, duygu ve düşünceleri değişik yollarla ifade etme usûl 
ve kaidelerini inceleyen ilim”34 demektir. Cȃhız, iletişimin esasının beyan 
olduğunu düşünmekte; anlama ve anlatmanın gerçekleştiği tüm araçları, 
sözleri, halleri veya işaretleri bu kapsamda değerlendirmektedir.35 Bu, 
meânî ve bedi‘ ilimlerinin beyan ilminin ifade araçları arasında mütalaa 
edildiğini göstermektedir. Beyan ilminin bir lafzın konulduğu manalarla 
ilgilenmesinin, dolayısıyla meânî ve bedȋ‘ ilimleriyle ilişkiye geçmesinin 
sebebi de mütekellimin meramını anlamaya yöneliktir. Örneğin bir lafzın 
hakȋkȋ manası beyan ilminin meselesi değilken mecȃzȋ anlamını 
belirleyebilmek için beyan, o lafzın hakȋkȋ manalarıyla da ilgilenmiştir.36 

Tek başına sözcük seçimi, o sözcüklerin kastedilen manaya delaletleri 
için yeterli değildir. Herhangi bir lafzın ve o lafzın içinde yer aldığı ibarenin 
istenilen manaya delalet edebilmesi, cümle öğelerinin dikkatli bir şekilde 
birbirleriyle ilişkilendirilmesi (i‘rȃbı) ile sağlanabilir.37 İçerdiği mana ve 
maksatlar, sarih şekilde muhatabına ulaşsın diye Kur’an, lafızları özgün bir 
üslûpla ve büyük bir itina ile tanzim, te’lif ve tasrif etmektedir. Bu noktada 
beyan, nahiv ve meânî ilmi ile birlikte bedî‘ ilmine de müracaat etmektedir. 
Zira lügat anlamı dışında bir manaya konan lafızların veya o lafızlarla 
oluşturulan ibarenin anlamının belirlenmesi ya da mananın estetik bir dille 
ifadesi, bedi‘ ilminin ihtisasıdır. Nesefî, bu hususa şöyle temas etmektedir: 

Beyân ilmi, meânî, fesâhat-i manevîyye ve fesâhat-i lâfziyyeden 
oluşmaktadır. Beyân ilmi bir ayeti,  mecâz, istiâre, kinâye ve 
bunlarla bağlantılı diğer unsurları içerip içermemesi yönünden 
inceler. ... Meâni ise ibareyi oluşturan kelimelerin cümle içindeki 
manalarını soruşturur. ... Fesâhat-i manevîyye, ibareye nazmının 
kattığı anlam inceliklerini ve nükteleri; fesâhat-i lâfziyye ise 
gündelik Arapçadan sürükleyici bir metnin nasıl oluşturulduğunu 

                                                           
33 İbn Manzûr, Lisânu’l-arab, I/406; M. Ali Tehânevî, Keşşâfu ıstılȃhȃtı’l-funȗn ve’l-ulȗm 
(Beyrut: Mektebetu Lübnan, 1996), 1:408. 
34 Nasrullah Hacımüftüoğlu, “Beyan”, DİA, c. 6 (Ankara: TDV yayınları, 1982), 22. 
35 Ebu Osman Amr b. Bahr Cȃhız, el-Beyȃn ve’t-tebyȋn, neş. Abdusselam Muhammed Harun, 
(Kahire: Mektebetu’l-hancȋ, 1998), 1:75. 
36 Cüneyt Eren ve M. Vecih Uzunoğlu, Belagat Terimleri Sözlüğü, (İstanbul: Rağbet 
yayınları, 2014), 38; Tehânevî, Keşşâf, 1:349-351. 
37 Cürcȃnȋ, Delȃilu’l-i‘cȃz, 7-9, 362-364; Muhammed Bahaeddin Yüksel, “Kur’ân’da “قَـبْل” ve 
 .Kelimelerinin Kullanımı ve Mânâya Etkisi”, Bilimname 2:34 (2017): 366-367 ”بَـعْد“



Üslûbu’l-Kur’ân’ın Tefsir İlmi İle İlşikisi 

 

|407| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

araştırır.38 

İbn Cüzey, Nesefî’nin tespitlerine şu ifadelerle katılmaktadır:  
Belagattan maksat, … muhatabın iç dünyasına, zihnine ve kalbine 
hitap etsin, gönüllerini titretsin ve dinleyici “evet, bu kelamdan 
maksat budur” diyebilecek ölçüde hitabı anlayabilsin diye îcaz, 
ıtnâb, tehvȋl, ta‘zȋm, tahkȋr, tasrȋh, kinȃye, işaret, benzetme gibi 
anlatım teknik ve sanatlarının kullanılmasıdır. Kelamın süslenmesi 
anlamına gelen bedî‘, beyanın aracıdır.39 

Nesefî ve İbn Cüzey’in yukarıdaki izahlarından anlaşılmaktadır ki 
mütekellim, söz sanatlarına sadece kelamı süslemek için değil, lafızlara ve 
ibarelere yüklediği anlamlar ve maksatlar daha sarih bir şekilde muhataba 
ulaşsın diye müracaat etmektedir. Çünkü belagat âlimlerinin tespitleriyle 
Arapların ve vahyin indiği dilin örfü olan mecȃz, hakikatten daha beliğdir.40 
O halde ilahi hitabı sağlıklı bir şekilde anlayabilmek için edebȋ ilimleri ve söz 
sanatlarını iyi bilmek gerekmektedir.41 

Mecȃzın örfȋ boyutunu vurgulayan yukarıdaki tespit, esasen tefsirin 
edebȋ ilimlerle kurduğu ilişkinin mahiyetine dair bir kayıt hükmündedir. 
Şöyle ki örfȋ bir unsur olması itibarıyla dil ve belagat araçları, ilgili oldukları 
toplumun geleneksel yapısıyla, yani tarihi ve kültürel dokusuyla ilgilidir. O 
halde dil ve belagat, hâlihazırdaki durumlarıyla değil ama nüzulle eşzamanlı 
halleriyle ilahi hitabın muradına kat‘ȋ düzeyde delalet edebilir. Onların bu 
delaletleri, lafızların ve terkiplerin o anki hallerini beyan etmektedir.42 

a. Kur’an Üslûbu Olması Bakımından Mecazî Anlatım  
Mecâz, sözcüğün hakîkî manası dışında bir manaya konmasıdır. İki tür 

mecȃz vardır: aklî/hikemî ve lugavî mecȃz. Aklî mecâz, isnat ve isnat 
edilenden birinin veya her ikisinin hakîkî anlamı dışında bir manaya 

                                                           
38 Nesefî, Medâriku’t-tenzîl, 2:61-64. 
39 İbn Cüzey, et-Teshîl, 1:16. 
40 Ebu Hayyȃn, Bahru’l-muhȋt, 4:143; İbn Cüzey, et-Teshîl, 1:17-19, 198, 474; 2: 288, 294; 
Suyûtî, el-Itkân, 2:753; Kirmânî, Esraru’t-tekrar, 44-53; Bedreddin Zerkeşî, el-Burhân fî 
ulûmi’l-kurân, neş. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrahim (Kahire: Daru’t-turâs, ty.), 2:382-516; 
3:3-477, 4:3-174; İbn Âşûr, et-Tahrîr, 1:93-130, 193; Zerkânî, Menâhilu’l-irfân, 2:243-255; 
Mustafa Müslim, Mebâhis fî i’câzi’l-kur’an (Riyad: Dâru’l-muslim, 1996); Mustafa Yıldırım, 
“Kur’an Sanatı ve Estetiği Üzerine”, İstem 8:16 (2010): 161-179; Soysaldı, Mehmet, 
“Kur’an-ı Kerim’de Müşakele Sanatı”, İslami Araştırmalar Dergisi, 28:1 (2017):1-11; 
Muhammed, Mahcub el-Hasen, “Kur’an-ı Kerim’de İltifat Sanatı: Faydaları ve Amaçları”, 
çev. Mustafa Şentürk, Şırnak ÜİFD, 1:7 (2013), 169-180; İbrahim, M. Zakyi, “Kur’an’da 
Yeminler: Bintu’ş-Şati’nin Edebi Katkısı”, çev. Burhan Sümertaş, International Journal of 
Social Science, 6:3 (2013), 947-970. 
41 Suyûtî, el-Itkân, 2:1011. 
42 Kȃfiyecȋ, Kitȃbu’t-taysȋr, 69.  



Sıddık BAYSAL 

 

|408| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

konmasıdır; ibarelerde geçerlidir. Bu tür mecȃza isnatta, ispatta, terkipte ve 
cümlede mecâz veya mecâz-ı isnâdî denmektedir.43  

Lugavî mecȃz ise bir lafzın bir ilgi nedeniyle asıl anlamının dışında bir 
manya konmasıdır. Bu tür mecâz, müfret ve mürekkep lafızlarda geçerlidir. 
İki türü vardır:  

1. Mecâz-ı mürsel: Lafzın benzerlik dışında bir karȋne dolayısıyla 
mecâza yorulmasıdır.  

2. İstiâre/temsîl-i mutlak: Benzeyen veya kendisine benzetilenden 
yalnızca birinin kastedilen manaya konmasıdır. Mecȃz-ı mürselden farklı 
olarak burada karȋne benzerliktir.44 

Zahirîler dışındaki İslamȋ düşünce ekolleri, Kur’an’da mecȃzȋ anlatım 
tekniğinin kullanıldığını kabul etmektedir.45 Örneğin İbn Cüzey, bedȋ‘in bir 
türü olarak Kur’an’da mecȃzın bulunmasının gayet doğal bir durum olduğu 
görüşündedir. Ona göre Kur’an’ın Arapça olması, fasih Arapça konuşanların 
iletişimlerinde mecȃzı adet haline getirmiş olmaları, doğal olarak Kur’an’ı bu 
ifade tekniğine yöneltmiştir. Bu itibarla Kur’an, mecȃzın tek bir türü ile iktifa 
etmemekte, neredeyse tüm türlerini ihtiva etmektedir.46 

Suyûtî, mecâz sınıfında zikredilen hazf, ziyade, te’kîd, kinâye, takdim-
te’hîr ve iltifatın mecâz mı yoksa hakikat mi olduğunu ihtilaflı olduğunu 
tespit etmiştir.47 Ona göre kinȃye dışındakiler, manaya delalet etmedikleri 
için mecâzın türü olamazlar. Hazf, bazı öğelerinin cümleden düşürülmesi;48 
iltifat, hitabın tekdüzeliğini engellemek için bir kipten diğerine geçilmesi;49 
ziyade ve te’kid, zaten var olan manaların pekiştirilmesi;50 takdim ve te’hir 
ise terkibin lafızlarının yer değiştirmesidir ve genellikle ihtisasa/hasra 
delalet etmektedir.51 

Bu sanatlardan sadece kinâyenin mecâza nispeti mümkündür. Ancak 
burada da lafzın hakȋkȋ manaya mı yoksa mecȃzȋ manaya mı konduğunu 
kesin olarak belirlemek güçtür.52 Dolayısıyla anlamı değişmeyen lafızlar ve 

                                                           
43 Tehânevî, Keşşâf, 2:1456-1459. 
44 Tehânevî, Keşşâf, 2:1459-1470. 
45 Ebu Zeyd, Yorum Meselesi, 157; Ayrıca bkz. Ebu Zeyd, Tefsirde Akılcı Eğilim, çev. Numan 
Konaklı-Nihat Uzun, (İstanbul: Mana yayınları 2015), 138-195; Kȃsımȋ, Tefsir İlminin 
Temel Meseleleri, 197-223. 
46 İbn Cüzey, et-Teshîl, 1:17-19. 
47 Suyûtî, el-Itkân, 2:769-772; Tehânevî, Keşşâf, 2:1499. 
48 Suyûtî, el-Itkân, 2:818-841; Zerkeşȋ, el-Burhȃn, 3:102-232. 
49 Zerkeşȋ, el-Burhȃn, 3:314-337. 
50 Suyûtî, el-Itkân, 2:841-848; Zerkeşȋ, el-Burhȃn, 3:3-101. 
51 Suyûtî, el-Itkân, 2:803-807; Zerkeşȋ, el-Burhȃn, 3:233-287. 
52 Suyûtî, el-Itkân, 2:789-795; Zerkeşȋ, el-Burhȃn, 2:300-315. 



Üslûbu’l-Kur’ân’ın Tefsir İlmi İle İlşikisi 

 

|409| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

ibareler, mecȃzın dışında kalmaktadır. Bu kayıt, tefsir ilminin mecazla ne 
itibarla ilgilendiğini ifade etmektedir. Zira lafız ve ibarelerin manalarına ve 
maksatlarına delalet etmeyen öğeler, Kur’an’da telaffuz edilseler dahi tefsir 
ilminin sahası dışında kalmaktadır.53 O halde Kur’an’da mecȃz konusu, ilahi 
murada delalet bağlamında belagat ilminin koyduğu kaideler çerçevesinde 
ele alındığında tefsir ilmi için anlamlıdır. Yoksa tefsirin, edebi sanatlarla 
tasannu‘ için ilgilendiği sonucu çıkar ki bu durum, tefsir ilminin mahiyeti ve 
işleviyle çelişir.  

Nesefî’nin Hûd 11/44’le ilgili açıklamaları, tefsirin edebȋ sanatlarla, 
niçin ilgilendiği sorusuna açıklık getirmektedir. O şöyle demektedir: 

Bu ayetteki "قيل" fiili, vuku bulan iradeye dair mecâzî bir anlatımdır; 

karinesi, cansız olan arza ve semaya hitaptır. Sonra muhatap kipine 
geçen (iltifat) ayet, benzetme unsurlarından birini zikrederek yerin 
yükselen suları yutmasıyla bir şeyi tadan kimsenin onu içine 
çekmesi arasında benzerlik kurmuştur. Bu, su ile gıda arasında bir 
istiaredir. Ortak illet, o gıdanın gizli bir yere doğru gitmesidir. Yiyen 
kimseye yemek nasıl gıda bakımından takviye oluyorsa su da 
yerdeki bitkiye öylece takviyedir. Devamında Allah, mülkün malike 
izafesine benzer şekilde suyu arza izafe ederek onunla arz arasında 
mecâz yoluyla bir ilgi kurmuştur. Ayrıca öznenin eylemini acilen 
terk etmesi anlamına gelen "إقلاع" lafzını benzerliğinden ötürü 

göğün suyunu tutması için sarfetmiştir. “Suyun çekilmesi, emrin 
yerine gelmesi, geminin Cûdî’ye oturması ve kahrolsun ...” 
ifadelerinde failin tasrih edilmemesi ise bu nevi büyük işlerin ancak 
fiilinde ortak kabul etmeyen kadir-i mutlak bir failin ve kâhir bir 
yaratıcının yaratması ile olabileceğini anlatmak içindir. İşte bu, 
kinâyedir. ... Son olarak ayet, kelâmı mühürlemek için ta‘riz sanatını 
kullanmış, peygamberleri yalanlayanları iğneleyici bir üslupla 
tenkit etmiştir… 
Bu ayeti meânî açısından incelediğimizde ise sözdizimine bağlı 
olarak ibareyi oluşturan kelimelerin manalarının değiştiğini 
görürüz. Örnek olarak nida için "�" harfinin seçimi bilinçli bir 

seçimdir. Öncelikle bu harf, telaffuzu basit olduğundan daha 
pratiktir; ikinci olarak, bu tip bir nida, eylemin öznesi ile nesnesi 
arasındaki uzaklığa delalet eder; böylece ilahi varlıkla gök ve arzın 
konumlarının farklılığı temsili olarak anlatılmış olur… 

                                                           
53 Suyûtî, el-Itkân, 2:1189-1191. 



Sıddık BAYSAL 

 

|410| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

Devamında "إبتلعي" yerine "ابلعي"nin tercih edilmesi de bunun içindir. 

Öte yandan iftial yerine if’al vezni tercih edilerek bu fiille "إقلعي" fiili 
arasında mutabakat sağlanmış olur… Sonra “geminin suda 
yüzmesi” cümlesi ile meçhulden maluma geçilmiştir. Geminin 
yüzmesi ile karaya oturması tıbak sanatıyla anlatılmıştır. Bütün 
bunlar kelimelerinin terkibiyle oluşturulan hususi bir üsluptur. 
Takdim-te’hir açısından ibareye bakıldığında ise “Ey arz!”, “Ey 
sema!” demek suretiyle nida emre takdim edilmiş, sonra kelamın 
muktezasına göre kimin hakikaten bu işlerle memur olduğuna 
geçilmiş, akabinde de bu işler arasındaki tezat, terşîh babında 
zikredilmiştir. 54F

54 

Nesefȋ’nin yukarıdaki açıklamaları, müfessirlerin anlama, açıklama ve 
anlamlandırma faaliyetlerinde belagat ilimlerine duydukları ihtiyacı ortaya 
koymaktadır. Nitekim ilgili ayetten çıkardığı manalardan önemli bir kısmı, 
edebȋ sanatların kullanılmasıyla teşekkül etmektedir. Örneğin nida harfinin 
seçimindeki incelik veya istiȃre ve kinȃyenin kullanımıyla görkemi ve 
sağlamlığı perçinlenen ifadelerin işaret ettiği ulûhiyet, Arap toplumunun 
düşünce ve kültür ufkuna ait söz sanatlarının bilinmesi sayesinde daha 
sağlıklı bir şekilde kavranabilmektedir.55 

Zemahşerȋ’nin aklȋ mecazın Kur’an’daki örnekleri arasında zikredilen 
“Ticaretleri kâr getirmedi.” (Bakara 2/16) ibaresinin anlamını şiirden 
istişhadla belirlemesi de bu bakımdan önemlidir. Çünkü mecâzî ifadelerin 
nasıl te’vil edileceğine ilişkin oldukça nesnel bir yaklaşım ihtiva etmektedir. 
O, şöyle demektedir: 

Ayetteki “Hidayeti verip dalaleti satın almak” ibaresinin anlamı, 
birini diğerine tercih etmektir. Burada istiâre ile hidayeti verip 
karşılığında dalaleti almak kastedilmiştir. Çünkü satın almak, bir 
şeyi bedelini ödeyerek almaktır. Aşağıdaki recez bunu teyit 
etmektedir: 

 و بالثنا� الواضحات الدردرا –أخذت بالجمة رأسا أزعرا 

 كما إشترى المسلم إذا تنصرا  –و بالطويل العمر عمرا حيدرا 

“Din dışı işleri öğreniyor, ibadet dışı ameller işliyor, ahiret 
amellerini vererek dünyayı satın alıyorsunuz.” mealindeki Vehb’in 
rivayetinde de “satın almak” kelimesi bu anlamda kullanılmıştır… 

                                                           
54 Nesefî, Medâriku’t-tenzîl, 2:61-63; Baysal, Ebu’l-Berekât en-Nesefî’nin Medâriku’t-Tenzîl 
ve Hakâiku’t-Te’vîl Adlı Eserinde Tefsir-Te’vîl İlişkisi, 151-152. 
55 Kȃsımȋ, Tefsir İlminin Temel Meseleleri, 79-81. 



Üslûbu’l-Kur’ân’ın Tefsir İlmi İle İlşikisi 

 

|411| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

Dalalet, yönünü şaşırıp yolunu kaybetmek demektir. Bu manada, 
 ,menzilden saptı, fare yavrusu deliğini şaşırdı ضل منزله ، ضل دريص نفقه

denir. Ayette ise dinde doğru yoldan ayrılmak anlamında istiâredir. 
Kâr, ana sermayenin üstüne eklenen kazançtır. Ticaret ise tüccarın 
kâr elde etmek için alıp satmak esası üzerine icra ettiği mesleğidir. 
Arap dilinde قة تاجرة� tabiri, devenin kendi kendini satacak güzellik 

ve semizliğe ulaşmasını anlatır. Bu ayette, zararın kȃra isnadı, 
mecâzîdir. Zira böylece alışveriş fiili, özneye, yani tacire isnâd 
edilmiştir. Kâr ya da zarar eden ticaret değil, tacirdir. Ticaret ve 
kârın hakȋkȋ alışverişe benzetilerek zikredilmesi, bedî‘ sanatının 
mecâzla en yüksek zirveye çıkmasıdır. Çünkü burada önce satın 
almak kelimesi mecâza sevk edilmiş, ardından da alışverişle şekil 
ve mahiyet bakımından ilişkisi olan kelimeler gelmiştir. İşte bu, 
mecâz-ı muraşşahtır. Tüccarın ticaretten iki beklentisi vardır: kâr 
elde etmek ve sermayeyi korumak. Bu ayetin bahsettiği kimseler 
her ikisinde de zarar etmiştir. Kar elde edemedikleri gibi 
sermayelerini de kaybetmişlerdir. Zira sermayeleri olan hidayeti, 
dalalete feda etmişlerdir. Sonunda dalaletten başka ellerinde hiçbir 
şey kalmamıştır. Dalalet ise bir kazanç değildir. 56F

56 

Kehf suresi 18/77. ayetteki “yıkılmak isteyen duvar” ifadeleri de bu 
konuya örnek verilebilir. Zemahşerî duvara irade izafe edilmesinin alçaltma 
ve itibar kazandırmadan istiâre olduğunu tespit etmiştir.57 Ebu Hayyȃn da 
Zemahşerȋ’ye atıfla bu ifadenin beliğ bir mecȃz ve kusursuz bir istiȃre 
olduğunu kaydetmiştir. Ona göre bu ifadeler, örfȋ olduğu için daha beliğdir. 
Araplar, akılsız ve iradesiz varlıkları akıllı varlıkların yerine koyup akıllı ve 
iradeli varlıklara mahsus fiilleri onlara izafe etmeyi, teşbih, teşhis ve intak 
gibi yöntemleri, beyan üslȗbu olarak benimsemişlerdir. Bu örnekler bir yana 
asgari düzeyde bir mütalaa ile dahi mecȃzın Arapların hayatlarındaki 
müstesna yeri belirlenebilir.58  

Yukarıdaki örneklerden anlaşılmaktadır ki Kur’an, içerdiği manaları 
ve ilahi maksatları, muhataplarına iletmek için nüzulle eşzamanlı Arapçanın 
imkânlarını gayet verimli bir şekilde kullanmış; bu bağlamda mecȃza yoğun 
bir şekilde müracaat etmiştir. Bu nedenle tefsir ilmi de Kur’an lafızları ve 
ibarelerinin tefsir ve te’vilinde bu araçları dikkate almıştır. Bu, Kur’an’ın 
Arap dili örfüne uygun üslubundan kaynaklanan bir zorunluluktur. 

                                                           
56 Zemahşerî, el-Keşşâf, 1:187-190. 
57 Zemahşerî, el-Keşşâf, 3:602-606. 
58 Ebu Hayyân, Bahru’l-muhît, 4:143. 



Sıddık BAYSAL 

 

|412| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

 
b. Kur’an Üslûbu Olması Bakımından Kıssa, Ayet ve Lafızların 

Tekrarı 
Kur’an’ın üslûp özelliklerinden biri de mesânî olmasıdır. Mesânî, ikil 

olan her şeyi ifade için kullanılabilir. Sözün tekrar edilmesi ve birbiri ardına 
eklenmesi de buna dâhildir.59 

Istılahta mesânî, Kur’an’da hikmet, kıssa ve öğütlerin tekrar edilmesi; 
mebde-meâd, va’d-vaîd, cennet-cehennem ve emir-nehiy örneklerinde 
olduğu gibi Kur’an manalarının zıddı ile birlikte işlenmesi ve bazı kelime ve 
ibarelerin yinelenmesi anlamına gelmektedir. Kur’an’daki seb‘u mesânî (Hicr 
15/87, Zümer 39/23) ifadesi ise mücmeldir; bir manaya tahsisi ancak delille 
mümkündür. İbn Mes‘ud, İbn Abbas, İbn Ömer, Mücahid ve Cübeyr, seb‘u 
mesânînin farzlar ve mesellerin tekrar edildiği Bakara, Âl-i İmran, Nisâ, 
Mâide, En‘am, A‘raf ve Enfal sureleri olduğunu düşünmektedir. Ayrıca 
namazların her rekâtında okunması, va‘d-vaîd ve saîd-şakî konusuna temas 
etmesi nedeniyle Fatiha suresinin seb‘u mesânî olduğu savunulmuştur. 
Bütün bunları kapsayacak şekilde Kur’an’ın ana konularına da bu isim 
verilmektedir. Zira Kur’an, bu konular etrafında dönmektedir.60 

Görüldüğü üzere Kur’an’da tekrar konusu gayet geniş bir yer sahada 
araştırma yapmayı gerektirmektedir.61 Ancak burada tekrar konusunun 
teferruatına girilmeyecek; kıssaların, Kamer suresindeki “Hiç düşünen mi 
var?” ayetlerinin, Rahman suresindeki “Rabbinizin hangi nimetlerini 
yalanlıyorsunuz?” ayetlerinin ve Nȃs suresindeki “nâs” lafzının tekrarı 
bağlamında konu işlenecektir. 

Lügatte kıssa, kesmek, kırpmak, takip etmek ve izinden gitmek 
anlamlarına gelen  / ّقص kassa fiilinden isimdir. Bir haberin ardından diğerini 

aktaran kimseye قاص/kıssacı denmesi, fiilin takip etmek manasıyla ilgilidir. 

Arapların örfünde, söyleyecek sözü olmak anlamındaki "في رأسه قصة" deyimi, 

kıssanın kelamın beyanı anlamına geldiğine delalet etmektedir. “Biz sana 

                                                           
59 Ebu Hayyân, Bahru’l-muhît, 4:452; Tehânevî, Keşşâf, 2:1448-1449. 
60 Rȃgıb Isfahânî, Müfredât fȋ garȋbi’l-Kur’an, (İstanbul: Kahraman yayınları, 1986), 111; 
Muhammed Ebu Bekir Râzî, Tefsîru garîbi’l-Kur’ani’l-azîm, (Ankara: TDV yayınları, 1997), 
537-538; Ebu Hayyân, Bahru’l-muhît, V/452; İbn Cüzey, et-Teshîl, 1:456-457; 2:267-268; 
Tehânevî, Keşşâf, 2:1448-1449; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 36. 
61 Kur’an’da tekrar eden ibare ve lafızların dökümü hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Hafız 
Muhammed Mahbȗb, Kenzu’l-müteşȃbihȃt, (Haydarabad: Matbaa-i Şemli’l-İslam -Matbaa-
i Faydi’l-Kerim, 1342 h.). Müellif bu eserde biçim ve ses bakımından birbirine benzeyen 
1060 ayetin cetvel halinde dökümünü vermiştir.  



Üslûbu’l-Kur’ân’ın Tefsir İlmi İle İlşikisi 

 

|413| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

kıssaların en güzelini anlatıyoruz.” (Yȗsuf 12/3) ayeti de lafzın bu anlamda 
kullanıldığına örnek oluşturmaktadır.62  

Bu tanım, kıssa ile beyan arasında kurduğu bilişsel ve dilsel ilişkiden 
dolayı ayrıca ehemmiyeti haizdir. Buna göre kıssa, zihinde olan mananın 
insicamlı bir şekilde söze dökülmesi demektir. Mustafa Öztürk, bu itibarla 
Zemahşerî’nin ve Râzî’nin kıssaya hadîs ve hikâye anlamını verdiklerini, İbn 
Âşûr’un (ö. 1973) ise nazım, ifade ve üslûptaki i‘câz özelliği ve hikmetleri 
bakımından Kur’an kıssalarını diğer kıssalardan ayırdığını kaydetmiştir.63 
İbn Cüzey ise kendisiyle ulûhiyet, va‘d-vaîd ve nübüvvet esaslarının tespit ve 
teyit edildiği, ayrıca Hz. Peygamber’in teselli edildiği kıssaların Kur’an’da 
tekrarlanmasının hikmetlerini şöyle açıklamaktadır: 

i. Aynı kıssa, iki surede farklı yönleriyle anlatılmış olabilir. O halde her 
bir anlatımda orijinal yönleri ile kıssayı işlemiştir ki Kur’an’ın her bir 
anlatımı, kendisine has faydaları içermektedir. 

ii. Fesȃhatinin ıtnâb ve îcâz yolu ile ortaya konması için Kur’an, aynı 
kıssayı bir yerde ıtnâb, başka bir yerde îcâz ile anlatmıştır. 

iii. Kur’an’ın bir kıssayı farklı maksatlara binaen tekrar etmektedir. 
Maksatlar arttıkça kıssaların tekrarı da artmaktadır. 

Bu maksatları şu şeklide sıralayabiliriz: 
i. Kıssaları zikrederek genel anlamda nübüvveti ispatlamak: 

Önceki peygamberlerin gösterdikleri mucizeler ve onları inkâr 
edenlerin uğradıkları felaketler tarihi hakikatlerdir. Onları 
kabul etmek, nübüvvetin de kabul edilmesini gerektirmektedir. 

ii. Hz. Peygamber’in nübüvvetini ispat etmek: Hz. Peygamber, bu 
kıssaları, hiç kimseden talim etmeden anlatmaktadır. “Bunları 
ne sen ne de kavmin daha önceden biliyor değildiniz” (Hud 
11/49) ayeti bunun delilidir. Allah, başka bir yerden 
öğrenemeyeceği bu bilgileri vahyederek O’nun nübüvvetini 
ispatlamayı istemiştir.  

iii. Vahdaniyeti ispatlamak: “Allah hariç taptıkları ilahlar 
kendilerine hiçbir fayda vermedi.” (Hud 11/11) ayetinde 
kâfirlerin helakini Kur’an, bu amaçla zikretmektedir.  

iv. Allah’ın kudreti ve inkâr edenlere karşı azabın şiddeti üzerinde 
muhatapları düşündürmek 

v. Hz. Peygamber’i teselli etmek ve desteklemek: Bunun için 
önceki peygamberlerin uğradığı kötü muameleler ve bu 

                                                           
62 İbn Manzûr, Lisânu’l-arab, 5:3650. 
63 Mustafa Öztürk, Kur’an Kıssalarının Mahiyeti, (İstanbul: Kuramer, 2016), 27-28. 



Sıddık BAYSAL 

 

|414| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

muamelelere karşı gösterdikleri sabır anlatılmıştır. 
vi. Allah’ın Hz. Peygamber’i yalnız bırakmayacağı: Allah’ın önceki 

peygamberlere verdiği vaadi gerçekleştirdiğini gösteren 
kıssaları anlatmasının nedeni budur.  

vii. Kâfirleri korkutmak: Kıssalar önceki kâfirlerin 
cezalandırıldığının kanıtıdır. Allah onları nasıl cezalandırmışsa 
şimdikileri de aynı şekilde cezalandıracaktır. Kıssalar, 
muhatapta bu bilinci teşekkül ettirmek için zikredilmektedir.  

Görüldüğü gibi Kur’an, kıssaları birtakım hikmetleri 
gerçekleştirmek için işlemekte ve tekrar etmektedir. O halde farklı 
surelerde veya aynı surenin farklı yerlerinde bir kıssanın tekrar 
edilmesi, ifade kusuru değil; bilakis birtakım faydaların temini için 
gerekli bir yöntemdir.64 

Ebu Hayyân’ın Yusuf (as) kıssası hakkındaki tespitleri de bu yöndedir. 
Ona göre bu kıssanın Hz. Peygamber’i teselli etmek maksadıyla indirilmiştir. 
Zira Hz. Peygamber’in kavminden gördüğü muamele ile Yusuf peygamberin 
kardeşlerinden gördüğü muamele arasında benzerlik vardır. Bu benzerlik, 
akıbetlerinin de benzeşeceğine dair bir delil hüviyetindedir. Söz konusu 
benzerliği, Yusuf’u (as) terk etmeyen Allah’ın Hz. Peygamber’i de terk 
etmeyeceği şeklinde okumak mümkündür.65 

Yukarıdaki kıssa firavun ailesiyle ilgili kısmı hariç Kur’an’ın başka bir 
yerinde tekrar edilmemiştir. Oysa Kur’an’ın kıssaları tekrarı, aynıyla tekrar 
kabilinden olsaydı, “En güzel kıssa” olmak niteliğini taşıdığı için bu kıssanın 
diğer kıssalardan fazla tekrar edilmesi gerekirdi. Demek ki Kur’an’ın kıssa 
tekrarı, bazı hikmetlere ve maksatlara binaendir. Üstelik bu tekrar aynıyla 
tekrar değildir. Tekrar eden unsurlar, kişi ve kavim isimleriyle sınırlıdır. Bir 
kıssa, farklı ve gerekli yönleriyle tekrarlanmıştır. Dolayısıyla tekrar eden bir 
kıssanın manası, kontekstine göre değişmektedir. Bu durumda Kur’an’ın 
kıssa tekrarı, tekittir; konu tekrarı değildir. Bu, Arap dilinde geleneksel bir 
ifade üslȗbudur.66  

Kontekst, kıssalar gibi tekrar eden ayetlerin de anlamlarını tespit 
ederken tefsirin dikkate alması gereken verileri bünyesinde taşımaktadır. 
Rahman suresinde otuz bir defa tekrar eden “Rabbinizin hangi nimetlerini 
yalanlarsınız?” ayetleri buna örnektir. Bu ayetlerden, 

 sekizi, Allah’ın akıllara durgunluk veren olağanüstü yaratması ve 

                                                           
64 İbn Cüzey, et-Teshîl, 1:9. 
65 Ebu Hayyân, Bahru’l-muhît, 5:278. 
66 Öztürk, Kur’an Kıssalarının Mahiyeti, 188. 



Üslûbu’l-Kur’ân’ın Tefsir İlmi İle İlşikisi 

 

|415| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

yaratılanların mebde’ ve meâdin zikredildiği; 

 yedisi, cehennem ve azabın şiddetinin anlatıldığı; 

 sonraki sekizi, iki cennet ve o iki cennet ehlinin betimlendiği; 

 en sondaki sekizi ise bu iki cennet hariç iki cennetin işlendiği 
ayetlerin ardından gelmiştir.67 

Nesefî, bu ayetlerdeki her bir yalanlamanın öncelikle kontekstindeki 
konu ile alakalı olduğunu tespit etmiştir. Ona göre bu ayetler umumi manada 
tüm nimetlerin inkârıyla alakalıdır. O halde her ne kadar lafızları aynı da olsa, 
bu ayetlerin konusu değişmektedir.68  

Kamer suresinde tekrar eden “Hiç düşünen mi var?” ayeti hakkında ise 
Ebu Hayyȃn şunları kaydetmektedir: 

Bu, hakiki manası ile sorulmuş bir soru değildir. Bilakis 
muhataplara mevcut durumlarını hatırlatmak maksadıyla 
sorulmuş bir sorudur bu. Kur’an bir uyarı, va‘d ve vaîddir; ibret 
vesilesidir. Nazmının güzelliği, lafzının sağlamlığı, demagojiden 
kaçınması, anlamlarının üstünlüğü ile kalplere temas eden 
Kur’an’ın tilaveti ve hıfzı kolaylaştırılmıştır. Kur’an’ın bu 
niteliklerini anlatan ayetlerin ardından “Hiç düşünen mi var?” ayeti 
gelmiştir. Buradaki ‘müddekkir’ lafzı, Ebu Zeyd’e göre ders çıkaran, 
Katade’ye göre iyilik isteyen, Muhammed b. Ka‘b’a göre ise 
günahtan engelleyen demektir… 
Daha önce Âd kıssası farklı yerlerde hem uzun uzadıya hem de orta 
uzunlukta sunulmuştu; burada ise Nuh kıssasında olduğu gibi 
kısaca anlatılmaktadır. … Burada soru, tarihte sadece Ȃd kavmine 
uygulanan fırtınayla cezalandırılma yönteminin olağanüstlüğüne 
dikkat çekmek için tekrarlanmış, böylece mübalağa da 
katlanmıştır. Çünkü ihtisar (kısa anlatım), ibret ve tefekkürü 
gerektirir.69 
Tekrarların faydası şudur: Muhatap, kıssaları her işittiğinde 
kendisini düşünmek ve ibret almaktan alıkoyan engellerden 
kurtulur ve tekrar teyakkuza geçer; gafletin tahakkümü üzerinden 
kalkar. “Rabbinizin hangi nimetlerini yalanlarsınız.” ve “Vay o 
yalancılara” (Murselȃt 77/19) ayetlerinin hikmeti de budur. 
Böylece kıssaların vermek istediği mesaj, muhatabın zihninde hazır 

                                                           
67 Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, 3:418. 
68 Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, 3:411, 413, 415-417. 
69 Ebu Hayyân, Bahru’l-muhît, 8:176-177. 



Sıddık BAYSAL 

 

|416| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

olur ve daima hatırlanır.70 

Tefsir ilminin Kur’an’da tekrar olgusunu nasıl okuduğunu ortaya 
koyabilecek örneklerden biri de Nȃs suresinde tekrar eden nâs lafzıdır. 
Nesefî, bu suredeki nâs sözcüğünün her defasında farklı bir anlama delalet 
ettiğine dair temriz sıygasıyla rivayetler nakletmiştir. Bu sıyga, müfessirin o 
rivayetlerin sıhhatlerine ilişkin duyduğu kaygının remzȋ ifadesidir. Müfessir 
taşıdığı kaygıya rağmen bu rivayetleri zikrederek lafızların farklı anlamların 
ifadesi için tekrar edildiğini tespit etmiştir. Buna göre; suredeki, 

 ilk nâs lafzı, rubûbiyetin delaletiyle çocuklara, 

 ikincisi, melik lafzının muhtevasındaki siyaset anlamının 
delaletiyle gençlere, 

 üçüncüsü, ibadet-ulûhiyet ilişkisinin delaletiyle ihtiyarlara; 

 dördüncüsü, şeytanın yoldan çıkarmaya düşkün olduğu salihlere; 

 beşincisi ise şerlerinden Allah’a sığınılan cin şeytanlarına 
atfedildiğine göre bozgunculara71 tekabül etmektedir.  

Sonuç olarak Kur’an, bir takım lafızları ve ibareleri ritmik hareketlilik 
oluşturmak, böylece metnin okunuşunu daha akıcı hale getirmek için tekrar 
etmemektedir. Bilakis o, tekrarın sağladığı beyan gücünden istifade etmek ve 
muhatabın dikkatini böylelikle kendi üzerine çekmek istemektedir. İçine 
indiği şartların gereği olarak muarızlarına Arap dili örfünün ifade üslȗpları 
ile meydan okumaktadır. Onun amacı, tasannu‘ değil; aynı lafızlarla metnin 
içerdiği farklı anlamları ifade etmektir. Bu anlamlar, tekrar edilen öğenin 
siyak ve sibakından tespit edilebilir. 

c. Kur’an Üslûbu Olması Bakımından Hitabın Umûmîliği 
Mantıkta iki kavramdan birinin diğerinin fertlerini tamamen veya 

kısmen kapsamasına umûm, kapsayana âmm, kapsanana da hâss denir. Âmm 
ve hâss, mutlak ve min vecih olmak üzere ikiye ayrılır. Âmm-ı mutlak, hâssı 
tamamen; âmm-ı min vecih ise kısmen kapsar. Buradan hareketle tümüyle 
kapsanan hâssa, hâss-ı mutlak; kısmen kapsanana ise hâss-ı min vecih denir. 
Dilbilimde ise bir lafzın dildeki tüm manalarını kapsayacak şekilde ibarede 
vaz edilmesine âmm; âmmın kapsamını manalarından birine sabitleyerek 
daraltan lafza da hâss ismi verilir. Dilbilim ve usul-i fıkıhta âmm ve hâss 
terimleri, lafızların delaletleri ile ilgilidir.72  

                                                           
70 Ebu Hayyân, Bahru’l-muhît, 8:180. 
71 Nesefî, Medâriku’t-tenzîl, 3:699-700. 
72 Tehânevî, Keşşâf, 2:1235. 



Üslûbu’l-Kur’ân’ın Tefsir İlmi İle İlşikisi 

 

|417| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

Suyûtî, bütün mübtedaların ve ona tabi unsurların, ism-i mevsullerin, 
soru zamirlerinin, işaret isimlerinin, çoğul kelimelerin ve zamirlerin, lam-ı 
tarifle ma‘rife isimlerin, cins isimlerin, nehiy ve emir sıygasındaki nekra 
isimlerin, izafetle ma‘rife tekil isimlerin, şart isimlerinin ve başında her, 
bütün, hepsi anlamına gelen  كل ve جميع edatlarının bulunduğu isimlerin âmm 

olduğunu kaydetmiştir.73F

73 Fıkıh usûlü açısından tahsis edilmedikçe âmmın, 
konduğu manaya delaleti kat‘ȋdir. Hâss ise konduğu manaya mutlak surette 
kat‘ȋ delalet eder. Te’vil, ancak tahsis edilen âmmın, tahsisin dışında kalan 
kısmında geçerlidir.74F

74  
Kur’an, ihtiva ettiği manaları ve maksatları muhatabına iletmek için 

Arapçanın gramerine, beyan kaidelerine ve ifade üsluplarına riayet ederek 
âmm ve hâss lafızları kullanmaktadır. Hâss ile lafzı tüm zamanlarda tek bir 
manaya sabitleyip kendi tarihi dokusunu veya vazettiği hükmü olduğu gibi 
muhafaza etmeyi amaçlamaktadır. Bu itibarla hâss lafızlar ve ifadeler, 
Kur’an’ın sabiteleri, dolayısıyla tevilin referans noktaları hükmündedir. Buna 
karşın âmm, söz konusu mana ve maksatların tarihsel koşulları aşarak daima 
güncel kalmasını, dolayısıyla tüm zamanlardaki muhataplarına çağdaş bir 
dille seslenmesini ve onların vakıasına sanki onların zamanında inmiş gibi 
yakından temas etmesini sağlamaktadır. O halde Kur’an’ın âmm lafızları ve 
ifadeleri, onun tüm zamanlarda tek bir manaya ve olaya indirgenmesini 
engelleyen bir ifade tekniğidir.75 

İlahi hitabın, bu özelliğini Suyûtî, lafızların umûmîliğine itibar edilir, 
sebeplerin husûsîliğine değil, şeklinde tercüme edebileceğimiz küllî kaide 
ekseninde ele almıştır. Esasen bu konu, lafızların ve ibarelerin delaletleri 
bağlamında bir beyan meselesi olarak tüm İslamî ilimlerin önemsediği bir 
konudur. Örneğin Pezdevî, Kenzu’l-vusûl’de bu konuyu, üç başlık altında fıkıh 
usûlü konusu olarak işlemiştir. Bu başlıklar, şu şekildedir: 

 Âmmın Hükmünün Bilgisi,  

 Hâssın Kendisine Eklenmesi Halinde Ȃmm Lafızlar 

 Ȃmm Lafızlar76  
Aynı şekilde ulûmu’l-Kur’an eserlerinde de bu konu, hüküm çıkarmaya 

elverişli olsun veya olmasın tüm Kur’an lafızlarının delaletlerini belirlemeye 
yarayan temel bir ölçüt olarak ele alınmıştır. Örneğin Suyȗtȋ, Seleme b. Sahr 

                                                           
73 Suyûtî, el-Itkân, 1:681-682; Tehânevî, Keşşâf, 2:1235-1239. 
74 Pezdevî, Kenzu’l-vusûl, 59-72. 
75 Ebu Zeyd, İlahi Hitȃbın Tabiatı, 237. 
76 Pezdevî, Kenzu’l-vusûl, 59-73. 



Sıddık BAYSAL 

 

|418| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

hakkında inen zıhȃr, Hilal b. Ümeyye hakkında inen liân ve Hz. Aişe’ye iftira 
atanlar/ifk hadisesi hakkında inen ayetlerin farklı olaylara uyarlanabileceği 
hususundaki usȗl âlimlerinin ittifakını ve Zemahşerî’nin Hümeze suresine 
dair tespitlerini delil göstererek lafızların umûmîliğine itibar edilmesi 
gerektiği sonucunu çıkarmıştır. Zemahşerȋ de aynı şekilde “Surenin sebebi 
hâss ama vaîdi âmmdır; aynı çirkin fiilleri işleyen herkes ayetlerdeki ta‘rize 
muhataptır.” demiştir.77 

İbn Ebȋ Hȃtim, Mȃide 5/44’teki “Allah’ın indirdiği ile hükmetmeyenler 
kâfirlerin ta kendileridir.” ayeti için de aynı doğrultuda bir tespit 
yapmaktadır: 

İbn Ebȋ Talhȃ’nın İbn Abbas’tan rivayet ettiğine göre bu ibare, 
Allah’ın indirdiği hükmü inkâr edenin kâfir, kabul eden ama 
uygulamayanın zalim ve fȃsık olduğunu ortaya koymaktadır. 
Nitekim İbn Abbas, “Allah’ın hududundan bir şeyi inkâr eden 
kâfirdir.” demiştir. Süddȋ, bilerek ve isteyerek Allah’ın hükmünü 
terkedenin kâfir olduğunu; Zeyd b. Eslem ise eliyle yazdığı kitabın 
Allah’ın kitabı olduğunu iddia edip Allah’ın hükmünü terkeden ve 
onun yerine kendi hükmünü koyanın kâfir olduğunu bildirmiştir. 
Bu ayet, Yahudiler hakkındadır. İbn Abbas, Ubeydullah b. Abdullah, 
Hasan, Ebu Recȃ ve Ebu Mucliz’in rivayetleri ile bu sabittir. Mukȃtil, 
Kureyza’dan Ebu Lubȃbe, Nadr’dan Ka‘b b. Eşref ve Malik b. es-Sayf 
hakkında indiğini ifade etmiştir. Ebu’l-Buhterȋ, bu ayetin 
Yahudilerle ilgili olduğunu; İkrime ise tüm ehl-i kitabı kapsadığını 
belirtmiştir. Diğerlerinden farklı olarak Hasan ve Şa‘bȋ, buradaki 
hükmün bize de vacip olduğunu düşünmektedir.78 

İbn Ȃşȗr, hususi bir manaya delaleti tespit edilmiş olsa dahi lafızların 
ve ibarelerin içerdikleri diğer manalara da sevk edilmelerinin sahabenin ve 
imamların uygulamalarıyla sabit bir istinbat yöntemi olduğu kanaatindedir. 
Onun ifadeleri şu şekildedir: 

Bir gazve esnasında soğuk bir gece cünüp olan Amr b. Ȃs, gusül 
yerine insanların birbirlerini öldürmelerini yasaklamak için 
indirilen "و لا تقتلوا انفسكم إن الله كان بكم رحيما" (Nisa 4/29) ayetine 

dayanarak teyemmüm etmiştir. Hz. Ömer de Benȗ Kureyza ve Benȗ 
Nadr’ın malları hakkında inen fey ayetindeki "والذين جاؤوا من بعدهم" 
ifadesine dayanarak Irak topraklarını, bölgeyi fethedenlere taksim 

                                                           
77 Suyûtî, el-Itkân, 1:95-96. 
78 Abdurrahman er-Rȃzȋ b. Ebȋ Hȃtim, Tefsȋru’l-Kur’ani’l-Azȋm, neş. Esad Muhammed 
Tayyib, (Mekke: Mektebetu Nizar Mustafa el-Bȃz, 1997), 4:1142-1143. 



Üslûbu’l-Kur’ân’ın Tefsir İlmi İle İlşikisi 

 

|419| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

etmiştir. Bu hitaptan maksat, Kureyza ve Nadr’ın fethinden sonra 
İslam’a girenlerdir. 
Terkiplerin ȃmm ve hȃss gibi farklı anlam düzeyleri bulunabilir ve 
ilgili terkip, “Cihad eden sadece kendisi için cihad etmiştir.” 
(Ankebȗt 29/6) ayetinde olduğu gibi lafzȋ veya manevȋ bir manaya 
konmadıkça ihtiva ettiği tüm manalara yorulabilir. Nitekim bu ayet 
bir yandan İslam şeriatinin yerleştirilmesi için nefis ile cihad 
manasını taşırken öte yandan İslam mülküne saldıran düşmanlarla 
savaşmak manasını taşımaktadır. Mütekellimin iradesine bağlı 
olarak terkip, taşıdığı iki manadan birine tahsis edilebilir. Fakat 
mütekellimin muradını ortaya koyan bir nass yoksa işiten, manalar 
arasında tercih yoluna gitmeyip terkibin tüm manalarını 
mütekellimin muradı olarak kabul edebilir. Bu, usȗl âlimlerinin 
müşterek lafızlara ilişkin ihtiyatlı tutumlarının mukabilidir. Lafzın 
içerdiği anlamlardan ikincisi ilkinden mütevellit ise onun ikinci 
manaya yorulmasındaki şüphe ortadan kalkar. Çünkü bu, terkibin 
gerektirdiği bir durumdur. Nasıl ki sarih manalarla kinâye, ta‘riz ve 
tehekküm bir arada gelebiliyorsa, bir terkibin birincil anlamı ile tali 
anlamı da aynı şekilde birlikte gelebilir.79 

Bütün bunlar göstermektedir ki Allah, sebeplerinin hususiliğine 
rağmen hitabını umȗmȋ lafızlarla indirerek bu hitabın içerdiği manaları ve 
maksatları, indikleri zaman ve mekânın ötesine taşımıştır. İşte bu üslȗptan 
dolayı okur, hangi çağda ve coğrafyada olursa olsun kendisini Kur’an’ın 
hitabına doğrudan muhatap hissetmekte ve onun kendi vakıasına ne kadar 
yakın durduğunu kavramaktadır. Bu durum, farklı tarihsel koşullardaki 
okurun ilahi metinle iletişim kurmasını kolaylaştırmaktadır. 

d. Kur’an Üslȗbu Olması Bakımından İstifham 
Kelimenin zahirinden de anlaşılacağı üzere istifham/sual, bir konuya 

dair bilme ve anlama isteğinin ifadesidir.80 Buna rağmen Kur’an sorularının 
tamamı, bu taleple sorulmamıştır. Kur’an’da öyle sorular vardır ki aslında 
Kur’an onların cevabını, soruyu yönelttiği kimselerden daha iyi bilmektedir. 
Dolayısıyla bu sorular, öğrenme ihtiyacından ötürü sorulmamıştır.81 Kur’an, 
alȋm ve hakȋm olan Allah’ın indirdiği kitaptır. Vahiy mahsulü olan bir kitabın 
bilgi tedarikinde Allah dışındaki varlıklara ihtiyaç duyması düşünülemez. O 

                                                           
79 İbn Ȃşȗr, et-Tahrȋr, 1:95-97. 
80 İbn Manzȗr, Lisȃnu’l-arab, 3:1907; 5:3481; İbn Ȃşȗr, et-Tahrȋr, 2:194. 
81 Ebu Hayyȃn, Bahru’l-muhȋt, 4:419; 6:459; 8:381, 486; M. H. Yazır Elmalılı, Hak Dini 
Kur’an Dili, (İstanbul: Çelik-Şura yayınları, ty.), 4:81; Seyyid Kutub, Fȋ zılȃli’l-kur’an, çev. 
Salih Uçan-Vahdettin İnce (İstanbul: Dünya yayınları, 1991), 10:459.  



Sıddık BAYSAL 

 

|420| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

halde bu soruları Kur’an, başka maksada binaen gündemine almıştır.82 Bu 
maksat, tebyindir.83 Nitekim Kur’an istifhamı,  

 ihbȃr84,  

 emir85,  

 iktifȃ86,  

 inkâr87,  

 tahkȋr88,  

 istihȃne89,  

 istib‘ȃd90,  

 istıbtȃ91,  

 tenbȋh92,  

 takrȋ‘93,  

 takrȋr94,  

 taaccüp95,  

 tehekküm96,  

 tehvȋl97,  

 te’kȋd98,  

 tesviye99,  

 tehdit100,  
                                                           
82 Aişe Abdurrahman, Beyȃnȋ Tefsir, 534. 
83 Yıldırım, “Kur’an Sanatı ve Estetiği Üzerine”, 651.  
84 Ebu Hayyȃn, Bahru’l-Muhȋt, 6:138. 
85 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 1:244; Ebu Hayyȃn, Bahru’l-muhȋt, 2:429. 
86 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 3:180. 
87 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 2:258; 3:175. 
88 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 2:539. 
89 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 1:358. 
90 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 1:178. 
91 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 1:178.  
92 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 1:202-203. 
93 Ebu Hayyȃn, Bahru’l-muhȋt, 1:668; 4:429. 
94 Zemahşerȋ, el-Keşşȃf, 4:561; Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 1:181; 2:687. 
95 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 1:78; Ebu Hayyȃn, Bahru’l-muhȋt, 6:459; Elmalılı, Hak Dini, 
9:175; Kutub, Fȋ zılȃl, 10:572; Aişe Abdurrahman, Beyȃnȋ Tefsir, 535. 
96 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 2:78-79. 
97 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 3:528. 
98 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 3:175. 
99 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 1:44-45. 
100 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 2:26-27. 



Üslûbu’l-Kur’ân’ın Tefsir İlmi İle İlşikisi 

 

|421| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

 tecȃhül101,  

 nefy102,  

 it‘ȃb103,  

 teksir104 ve  

 teşvik105 manaları için kullanmıştır.  
Bunlara ilaveten Meydȃni Kur’an’ın ta‘zim, teshȋl ve tezkȋr manaları 

için de soru üslubundan yararlandığını belirtmektedir.106 Örneğin Kur’an’ın  
 ,kalıbında zikrettiği soruların genelinde maksat (sana soruyorlar) يسألونك

İslam karşıtlarının art niyetli girişimlerinin önünü almak, böylece usȗl-i 
akȃidi teyit etmektir.107F

107  
Suyȗtȋ’ye göre soru-cevap ilişkisi mutabakat esasına dayanmalıdır. 

Ancak Sekkȃkȋ ve Taftazȃnȋ gibi dil bilginleri, aynı kanaatte değildir. Onlara 
göre sorunun lafzȋ bildirimiyle cevap sınırlanamaz. Bakara 2/189’daki ayın 
evreleriyle ilgili soru bunun örneğini oluşturmaktadır. Burada asıl sorulan 
şey, ayın evreleri iken ayet, bu evrelerin hikmetine yönelmiştir. Sekkȃkȋ buna 
bilgece üslȗp (الاسلوب الحكيم) demektedir.108F

108 

Ebu Hayyȃn da ilgili ayeti Sekkȃkȋ gibi anlamıştır. Ona göre de “Sana 
hilallerden soruyorlar.” ayetindeki soru, ayın evreden evreye geçmesinin 
hikmetlerini ve faydalarını öğrenmek için sorulmuştur; hilallerin neliği ile 
alakalı değildir. Bundan dolayı cevap da “O, insanlar için vakit (ölçütüdür), 
de!” şeklinde gelmiştir. Nitekim ayın evreleri takip edilerek vakitler tayin 
edilmekte, vadeler, muameleler, yeminler, iddet halleri, oruç, iftar, hamilelik 
ve emzirme sureleri gibi hususlar bilinmektedir. “Yılların sayısını ve hesabını 
bilmek için ona konaklar takdir eden O’dur.” (Yȗnus 10/5) ve “Rabbinizin 
nimetlerini arayınız ve yılların sayısını ve hesabını bilin diye gecenin ayetini 
(karanlığını) kaldırıp gündüzün ayetini (aydınlığını) var ettik.” (İsrȃ 17/12) 
ayetleri, bu hususu ortaya koymaktadır.109 

                                                           
101 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 2:409. 
102 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 3:320. 
103 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 3:437. 
104 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 3:555. 
105 Nesefȋ, Medȃriku’t-tenzȋl, 1:667. 
106 Abdurrahman Hasan Habenneke Meydȃnȋ, el-Belȃgatu’l-arabiyye ususuha ve ulȗmuha 
ve funȗnuhȃ, (Şam: Dȃru’l-Kalem, 1996), 2:281, 283, 285-287, 301. 
107 Bakara 2/186, 189, 215, 217, 219-220, 222; Mȃide 5/4; A‘raf 7/187; Enfal 8/1; İsrȃ 
17/85; Kehf 18/83; Tȃhȃ 20/105; Yȗnus 10/53; Nȃziȃt 79/42; A‘rȃf 7/187; Ahzȃb 33/63. 
108 Suyûtî, el-Itkân, 1:626-627. 
109 Ebu Hayyȃn, Bahru’l-muhȋt, 2:69. 



Sıddık BAYSAL 

 

|422| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

Suyȗtȋ’ye göre yukarıdaki sorunun gerçek talebi, ayetin nazmından 
belirlenemez. Eğer sorunun hakȋkȋ talebinin belirlenmesini sağlayacak bir 
delil yoksa o zaman hikmetini değil, zȃhirini benimsemek daha isabetlidir. 
Cevapta asıl olan soruya mutabakattır kaidesi, bunu gerektirmektedir. Buna 
rağmen Sekkȃkȋ’nin tespiti doğrudur. Bu ayet, sorunun zȃhirȋ talebini değil, 
hikmetini esas almış ve cevabı buna göre vermiştir. Zira soruyu soranların 
maksadı, ayın evrelerini öğrenmek değildir. Sahabe Hz. Peygamber’e bu 
soruyu ayın evrelerinin ne fayda sağlayacağını öğrenmek için sormuştur. Bu 
nedenle soru, bir mahiyet sorusu değil; bilakis "لم خلقت الأهلة؟" (hilaller niçin 

yaratıldı?) şeklinde bir hikmet sorusudur. Bu şekilde okunduğunda soru ile 
cevap arasındaki mutabakatın ihlal edilmediği görülmektedir.110F

110 Ancak 
buradaki mutabakat, sebeb-i nüzul dolayısıyladır, cevapla soru arasındaki 
lafzȋ ve manevi uyum dolayısıyla değil. Bu durum, Kur’an’da geçen soruların 
anlamlarının ve maksatlarının belirlenmesi noktasında, lafzȋ bildirimlerle 
birlikte bu bildirimlerin ötesindeki manaları ve hikmetleri açığa çıkaran 
tarihi medlullerin bilgisine de ihtiyaç duyulduğunu göstermektedir. 

Suyȗtȋ’ye göre soru-cevap mutabakatının ihmal edilebilmesine soru 
soranın kastı dışında neden olabilecek bir etken bulunmamaktadır. “Sana 
ruhtan soruyorlar.” örneğinde olduğu gibi soru soranların asıl maksatları, 
inanların zihnini karıştırmak ise Kur’an, mücmel ifadelerle soruyu cevaplar. 
Bu, onların tuzaklarına karşı bir önlem mahiyetindedir. Mekkeli müşriklerin 
bu soruda talep ettikleri bilgi açıktır. Onlar aslında ruhun insan, Kur’an, 
Cebrail veya bir kısım melekten hangisine ait olduğunu sormaktadırlar. Bu, 
hileli bir sorudur. Zira ruh lafzı müşterek bir lafızdır. Bu varlıkların hepsi ruh 
lafzının kapsamında yer almaktadır. Doğrusu ruh hakkında Kur’an’ın ne 
dediği soruyu soranlar için önemli değildir. Onların kastı, vahyin verdiği 
bilginin doğruluğunu tartışılır hale getirmektir. Kur’an bu anlamlardan 
hangisini tercih etse, onlar diğerlerini hatırlatıp ‘Hayır, ruh, bu değil, şu!’ 
diyeceklerdir. Kur’an, onların kurduğu tuzağın farkında olduğu için, hikmete 
yönelmiş “De ki, ruh Rabbimin emrindendir.” cevabını vermiştir.111  

İstifham konusunda verdiğimiz yukarıdaki bilgiler, Kur’an’ın istifham 
üslȗbunu tasdik ve tasavvur oluşturmak için kullandığını göstermektedir. Bu 
bakımdan Kur’an sorulara, lafzȋ anlamlarının ötesinde anlam ve işlevler 
yüklemektedir. Zira bu sorular, kimi zaman ilk anlamları ile ilahi hitabın 

                                                           
110 Suyûtî, el-Itkân, 1:627; ayrıca bkz. Ebu’l-Hayr Kadı Beydȃvȋ, Envȃru’t-tenzȋl, (Beyrut: 
Dȃru ihyȃi’t-turȃsi’l-arabi, ty.), 1:127; Ebu Hayyȃn, Bahru’l-muhȋt, 2:69-70; İbn Kayyım el-
Cevziyye, Bedȃi‘u’t-tefsȋr, (Riyad: Dȃru İbnu’l-Cevzȋ, 1427), 1:169. 
111 Suyûtî, el-Itkân, 1:628-629. 



Üslûbu’l-Kur’ân’ın Tefsir İlmi İle İlşikisi 

 

|423| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

konusunu, varlığı, mahiyeti ve sıfatları bakımından analize tabi tutarken kimi 
zaman da sorudan ziyade tasdik ve tasavvur anlamında karşımıza 
çıkmaktadır. Bu, o soruların mecȃzȋ olduğu anlamına gelmektedir. O halde 
Kur’an’da geçen sorular, hakikat veya mecȃz olmak bakımından tefsir ilminin 
konusu olmaktadır. Bu soruların metnin içinde veya tarihsel bağlam içinde 
teşekkül eden anlamları ve delaletlerini belirleyebilmek için tefsir ilmi, nüzul 
tarihinin yanı sıra beyan, meȃnȋ ve bedȋ‘ ilimlerinin yöntem ve verilerinden 
yararlanmaktadır. Metin içi bağlam, bu soruların talep ettiği mananın, 
öncelikle Kur’an’ın bu sorulara verdiği açık veya örtük cevaplarda aranması 
gerektiğini göstermektedir. Müfessirler bu yüzden münasebet ilminin, siyak 
ve sibakın önemine dikkat çekmişlerdir.112 Ayrıca hitabın tavrı da bu 
anlamların tespitinde kullanılabilir. Söz konusu tavır münasebet ilminin 
yardımıyla anlaşılacaktır. Zira Kur’an söz konusu olduğunda hatibin, şairin 
veya yazarın tarihinden bahsetmek mümkün değildir. Ancak Hz. 
Peygamber’in ve ilahi hitabın asıl muhataplarının tarihi, bu noktada tefsir 
ilmine bilgi temin edebilir. Nitekim sahabenin hilallere dair sorusunun 
manasını müfessirler, sebeb-i nüzul rivayetleri ile belirlemişlerdir. 

Sonuç 
Bu çalışma ortaya koymuştur ki tefsir ile ulȗmu’l-Kur’an arasındaki 

ilişki, bu ilimlerin mahiyetleri ve işlevlerinin tabii ve zorunlu bir sonucudur. 
Tefsir, murad-ı ilahiye delalet cihetiyle Kur’an lafızlarının ahvalini araştıran 
ilim olduğundan bu ahvale ışık tutan ilimlerle ilişki kurmak durumundadır. 
Kur’an ilimleri, bahsi geçen ilimlerin başında gelmektedir. Zira bu ilimler, 
Kur’an’ı ve Kur’an’a ilişkin olmakla birlikte vahiy olmadığı için ilahi metne 
girmeyen meseleleri incelemektedirler. Bu yönleriyle sırf lafızların ahvaline 
dair önemli bilgileri içermekle kalmayıp daha ötesinde o ahvalin nasıl tahsil 
edilebileceğine dair yöntemi ve Kur’an’la ilgili onun esasına dâhil olmayan 
tamamlayıcı nitelikteki bilgileri içermektedirler. Ulȗmu’l-Kur’an’ın, tefsir 
usȗlü muamelesi görmesinin nedeni de budur.  

Tefsir, mahiyeti gereği lafızların ahvaline nass ile delalet eder. Zira o, 
incelediği lafızlardan muradın bu olduğuna Allah’ı tanık göstermektedir. Bu, 
herhangi bir verinin tefsir telakki edilebilmesi için Hz. Peygamber’den veya 
sahabeden nakledilen bilgilere dayanması gerektiği anlamına gelmektedir. 
Bunun dışında tefsir, Kur’an’ın Arapça bir beyan olması hasebiyle lafızların 
ahvalinin tespitinde sarf, iştikak, nahiv, meȃnȋ, beyan ve bedȋ‘ ilimlerine de 
müracaat etmektedir. Bu ilimlerin, Arap örfüne dayanması, o örfün yazılı ve 
sözlü metinlerdeki üslȗbu da kapsaması, üslȗbu’l-Kur’an’ı tefsir açısından 
                                                           
112 Suyûtî, el-Itkân, 1:626. 



Sıddık BAYSAL 

 

|424| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

bilinmesi zorunlu bir ilme dönüştürmektedir. Zira lafızların ahvali, üslȗbu’l-
Kur’an’ın da meselesidir. Mademki Kur’an’da ilahi murad, olarak belirli bir 
üslȗp içinde inmiştir, o halde bu üslȗp, lafızların ahvalinin tezahür biçimleri 
arasında yer aldığından tefsirin beyan anlama, açıklama ve anlamlandırma 
faaliyetlerinde istifade etmesi gereken ilimlerden biridir. 

Diğer yandan üslȗbu’l-Kur’an, yalnızca nass ile sabit bilgilerin tespiti 
ve beyanında değil, lafız ve ibarelerin anlamlandırılmasında, yani te’vilinde 
de çok önemli işlevler üstlenmektedir. Zira ibareden bağımsız olarak tek tek 
lafızlardan murad-ı ilahiyi çıkarmak güçtür. Mütekellimin muradına lafızlar 
değil, ibare delalet edebilir. İbarelerin delaletleri ise te’vil ile bilinebilir. Dil 
ve belagat, bu noktada da tefsir ilmine son derece önemli veri ve yöntem 
bilgileri sunmaktadır. Arap dili ve belagatinin tefsire sunduğu bu veriler, o 
lafızların ve ibarelerin üslȗpları ile çevrilidir. Bu itibarla hangi lafızlar, hangi 
kalıpta, hangi terkipte ve hangi üslȗpta hangi anlamlara delalet edebilir, 
soruları, üslȗbu’l-Kur’an’ın ihtisas alanına girmektedir. Bu soruların 
cevapları, üslȗbu’l-Kur’an’da aranmalıdır. Hatta daha ötesinde Kur’an’dan 
çıkarılan anlamların doğrulukları, üslȗbu’l-Kur’an’ın ölçütleri ile teyit 
edilmelidir. 

Sonuç itibarıyla üslȗbu’l-Kuran, Kur’an lafızlarının gerek nüzulle 
eşzamanlı delaletine gerekse bu delaletin ötesindeki anlamlarına ulaşmanın 
imkânlarını içkin olduğu için tefsir ilminin başvurduğu temel bir kaynaktır. 
Kur’an, bu üslȗbu dolayısıyla lafızları ve ibareleri değişmemesine rağmen 
farklı zaman ve zeminlerde yaşayan bilişsel, duyusal ve duygusal seviyeleri 
farklı insanlara hitap edebilmektedir. 

    

KAYNAKÇA 
ABDURRAHMAN, Aişe. Beyânî Tefsir. Çev. Ertuğrul Özalp-Ömer Aydın. 

İstanbul: İşaret yayınları, 2015. 
ALBAYRAK, Halis. Tefsir Usulü. İstanbul: Şule yayınları, 1998. 
AZZÂVÎ, Semîr İbrahim. et-Tefkîru’s-simyâî. Amman: Dâru kunûzi’l-ma‘rife, 

2015. 
BAYSAL, Sıddık. Ebu’l-Berekât en-Nesefî’nin Medâriku’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-

Te’vîl Adlı Eserinde Tefsir-Te’vîl İlişkisi. Ankara: Bilge yayınları, 2016. 
BAYSAL, Sıddık. “Tanımları Üzerinden Tefsir İlminin Mahiyetine İlişkin Bir 

Değerlendirme”. Dini Araştırmalar Dergisi. 18:47, (2015): 227-231.  
BİLGİN, Muhittin. Anlamdan Anlatıma Türkçemiz. Ankara: Kültür Bakanlığı 



Üslûbu’l-Kur’ân’ın Tefsir İlmi İle İlşikisi 

 

|425| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

yayınları, ty. 
BİRIŞIK, Abdülhamit. “Ulûmu’l-Kur’ân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi.  42:132-135. (Ankara TDV yayınları, 2012). 
BULUT, Ali. “Kur’ân-ı Kerim’de İtnâb Üslûbu.” Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, 3:11, (2010): 183-205. 
CÂBİRÎ, M. Ȃbid. Kur’an’a Giriş. Çev. Muhammed Coşkun. İstanbul: Mana 

yayınları, 2011. 
CȂHIZ, Ebu Osman Amr b. Bahr. el-Beyȃn ve’t-tebyȋn. Neş. Abdusselam 

Muhammed Harun. Kahire: Mektebetu’l-hancȋ, 1998. 
CERRAHOĞLU, İsmail. Tefsir Usulü. Ankara: TDV yayınları, 1991. 
CÜRCȂNȊ, Abdulkȃhir. Delȃilu’l-i‘cȃz. Neş. Ebu Fihr Mahmud Muhammed. 

Cidde: Dâru’l-medenî, 1992. 
EBȖ HAYYȂN, Muhammed b. Yusuf. Bahru’l-muhȋt. Neş. Adil Ahmed 

Abdulmevcud. Beyrut: Dȃru’l-kutubi’l-ilmiyye, 1993. 
EBU ZEYD, Nasr Hamid. İlahi Hitabın Tabiatı. Çev. Mehmet Emin Maşalı. 

Ankara: Kitabiyat yayınları, 2006. 
EBU ZEYD, Nasr Hamid. Yorum Meselesi. Çev. Muhammed Coşkun-Numan 

Konaklı. İstanbul: Mana yayınları, 2016. 
EBU ZEYD, Nasr Hamid. Tefsirde Akılcı Eğilim. çev. Numan Konaklı-Nihat 

Uzun. İstanbul: Mana yayınları, 2015. 
ELMALILI, M. H. Yazır. Hak Dini Kur’an Dili. İstanbul: Çelik-Şura yayınları, ty. 
EREN, Cüneyt ve Uzunoğlu, M. Vecih. Belagat Terimleri Sözlüğü. İstanbul: 

Rağbet yayınları, 2014. 
SEBT, Halid b. Osman. Kavȃidu’l-kur’an. Dȃru ibn Affan, ty., 1:29. 
 
GÜVEN, Şahin. “Kur’an Dilinin Özellikleri.” Erciyes Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 1:14 (2012): 7-20. 
HACIMÜFTÜOĞLU, Nasrullah. “Beyan.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 6:22-23. Ankara: TDV yayınları, 1992. 
ISFAHÂNÎ, Rȃgıb. Müfredât fȋ garȋbi’l-kur’an. İstanbul: Kahraman yayınları, 

1986. 
İBN ÂŞÛR, Tahir. et-Tahrîru ve’t-tenvȋr. Tunus: Dâru’t-tûnisi, 1984. 
İBN CÜZEY, Ebu Kasım M. b. Ahmed. et-Teshȋl li ulȗmi’t-tenzȋl. Neş. M. Salim 

Haşim. Beyrut: Dȃru’l-kutubi’l-ilmiyye, 1995. 
İBN EBȊ HȂTİM, Abdurrahman b. İdris er-Rȃzȋ. Tefsȋru’l-kur’ani’l-azȋm. Neş. 



Sıddık BAYSAL 

 

|426| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

Esad Muhammed Tayyib. Mekke: Mektebetu Nizar Mustafa el-Bȃz, 
1997. 

İBN KAYYIM EL-CEVZİYYE. Bedȃi‘u’t-tefsȋr. Riyad: Dȃru İbnu’l-Cevzȋ, 1427. 
İBN MANZUR. Lisânu’l-arab. Kahire: Daru’l-meârif, ty. 
İBRAHİM, M. Zakyi. “Kur’an’da Yeminler: B.tu’ş-Şati’nin Edebi Katkısı.” Çev. 

Burhan Sümertaş. International Journal of Social Science, 6:3 (2013): 
947-970. 

KADI BEYDȂVȊ, Ebu’l-Hayr. Envȃru’t-tenzȋl. Beyrut: Dȃru ihyȃi’t-turȃsi’l-
arabi, ty. 

KȂFİYECȊ, Muhammed bin Süleyman. Kitȃbu’t-taysȋr fȋ kavȃidi ilmi’t-tefsir. 
Çev. İsmail Cerrahoğlu. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
yayınları, 1989. 

KARAGÖZ, Mustafa. Dilbilimsel Tefsir ve Kur’an’ı Anlamaya Katkısı. Ankara: 
Ankara Okulu yayınları, 2010. 

KÂSIMÎ, Cemaleddin. Tefsir İlminin Meseleleri. Çev. Sezai Özel. İstanbul: İz 
yayınları, 1990. 

KÂTİP ÇELEBİ, Mustafa b. Abdullah Hacı Halife. Keşfu’z-zunȗn. Matbaa el-
Behiyye, 1941, 1:427-428. 

KİRMÂNÎ, Mahmud b. Hamza. Esraru’t-tekrar fi’l-kur’an. Neş. Abdulkadir 
Ahmed Ata. Dâru’l-fadîle, ty. 

KUTUB, Seyyid. Fȋ zılȃli’l-kur’an. Çev. Salih Uçan-Vahdettin İnce. İstanbul: 
Dünya yayınları, 1991. 

KUTUB, Seyyid. Kur’an’da Edebî Tasvir. Çev. Süleyman Ateş. İstanbul: Hilal 
yayınları, ty. 

MAHBȖB, Hafız Muhammed. Kenzu’l-müteşȃbihȃt. Haydarabad: Matbaa-i 
şemli’l-islam -matbaa-i faydi’l-kerim, 1342 h. 

MEYDȂNȊ, Abdurrahman Hasan Habenneke. el-Belȃgatu’l-arabiyye ususuha 
ve ulȗmuha ve funȗnuhȃ. Şam: Dȃru’l-kalem, 1996. 

MOLLA FENȂRȊ,  Şemsuddin Muhammed b. Hamza. Aynu’l-‘ayȃn: Tefsiru 
sureti’l-fȃtiha. Dersaadet: Rıfat Bey Kütüphanesi,1325, 4-5, 54-55, 79.  

MUHAMMED, Mahcub el-Hasen. “Kur’an-ı Kerim’de İltifat Sanatı: Faydaları 
ve Amaçları.” Çev. Mustafa Şentürk. Şırnak ÜİFD, 4:7 (2013): 169-180. 

MÜSLİM, Mustafa. Mebâhis fî i‘câzi’l-kur’an. Riyad: Dâru’l-muslim, 1996. 
NESEFÎ, Ebu’l-Berekȃt. Medâriku’t-tenzîl ve hakȃiku’t-te’vȋl. Neş. Yusuf Ali 

Bedȋvȋ. Beyrut: Dȃru’l-kelimi’t-tayyib, 1998. 



Üslûbu’l-Kur’ân’ın Tefsir İlmi İle İlşikisi 

 

|427| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

ÖNAL, Mehmet. “Edebî Dil ve Üslup.” Atatürk Üniversitesi Türkiyat 
Araştırmaları Dergisi 36, (Erzurum: 2008): 23-47. 

ÖNKAL, Ahmet. “Ahnes b. Şerîk.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 
2: 174-175. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı yayınları 1989. 

ÖZSOY, Ömer. Kur’an ve Tarihsellik Yazıları. Ankara: Otto yayınları, 2015. 
ÖZTÜRK, Mustafa. Kur’an Kıssalarının Mahiyeti. İstanbul: Kuramer, 2016. 
PAÇACI, Mehmet. Kur’an ve Ben Ne Kadar Tarihseliz?. Ankara: Ankara Okulu 

yayınları, 2002. 
PARET, Rudi. Kur’an Üzerine Makaleler. Çev. Ömer Özsoy. Ankara: Bilgi Vakfı 

yayınları, 1995. 
PEZDEVÎ, Fahrulislam Ali. Kenzu’l-vusûl ila ma‘rifeti’l-usûl. Karaçi: 

Kütüphane-i mir Muhammed, ty. 
RȂZȊ, Fahreddin. Mefȃtihu’l-gayb. Beyrut: Dȃru’l-fikr, 1981.  
EBU BEKİR RÂZÎ, Muhammed. Tefsîru garîbi’l-kur’ani’l-azîm. Ankara: TDV 

yayınları, 1997. 
SOYSALDI, Mehmet. “Kur’an-ı Kerim’de Müşakele Sanatı.” İslami 

Araştırmalar Dergisi 28:1 (2017): 1-11. 
SUYÛTÎ, Celaleddin. el-Itkân fî ulûmi’l-kur’an. Beyrut: Dâru İbn Kesir, 1996. 
TEHÂNEVÎ, M. Ali. Keşşâfu ıstılȃhȃtı’l-funȗn ve’l-ulȗm. Beyrut: Mektebetu 

Lübnan, 1996. 
WATT, W. Montgomery. Hz. Muhammed’in Mekke’si. Çev. M. Akif İnan. 

Ankara: Bilgi Vakfı yayınları, 1998. 
YILDIRIM, Mustafa. “Kur’an Sanatı ve Estetiği Üzerine.” İstem, 8:16 (2010): 

161-179. 

YÜKSEL, Muhammed Bahaeddin. “Kur’ân’da “قَـبْل” ve “بَـعْد” Kelimelerinin 

Kullanımı ve Mânâya Etkisi.” Bilimname 2: 34 (2017): 365-412. 
YÜKSEL, Muhammed Bahaeddin Yüksel. Kur’an’ı Farklı Anlama ve Nedenleri. 

Ankara: Ankara Okulu yayınları, 2017. 
ZEMAHŞERÎ, Ebu Kȃsım M. b. Ömer. el-Keşşâf an hakȃiki ğavȃmidi’t-tenzȋl ve 

uyȗni’l-ekȃvȋl fȋ vucȗh’t-te’vȋl. Neş. Adil Ahmed Abdulmevcud. Riyad: 
Mektebetu’l-abȋkȃn, 1998. 

ZERKÂNÎ, M. Abdulazim. Menâhilu’l-irfân fî ulûmi’l-kur’ân. Neş. Fevvâz 
Ahmed Remzelî. Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-arabi, 1995. 

ZERKEŞÎ, Bedreddin. el-Burhân fî ulûmi’l-kurân. Neş. Muhammed Ebu’l-Fadl 
İbrahim. Kahire: Daru’t-turâs, ty. 



Sıddık BAYSAL 

 

|428| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

   

EK-1: Üslûbu’l-Kur’an Hakkında Literatür 
Abbâs, Fadıl Hasan, İ‘câzu’l-Kur’âni’l-Kerîm, Amman, 1991.  
Akdemir, Hikmet, Belağat Terimleri Ansiklopedisi, İzmir 1999. 
Akkâvî, İn‘âm Fevvâl, el-Mu’cemu’l-Mufassal fî Ulûmi’l-Belâga, Beyrut, 1992.  
Bakıllânî, Ebu Bekir Muhammed, İ‘câzu’l-Kur’ân, Beyrut, 1988.  
Bedevî, Tabâne, Mu‘cemü΄l-Belâğati΄l-Arabiyye, III. Baskı, Cidde, 1988.  
Beheşti, Muhammed Hüseyn, Kur’ân’ı Anlama Metodu, Ankara, 1989. 
B.ti Şâti, Aişe Abdurrahman, el-İ‘câzu’l-Beyânî li’l-Kur’ân, Kahire, 1984.  
Câhız, Ebu Osman Amr b. Bahr, el-Beyân ve’t-Tebyîn, Beyrut, 1968. 
Cürcani, Abdulkâhir, Delâilu'l-İ‘câz, Dâru’l-Kütübi’l-Arabi, Beyrut, 1984.  
Çağıl, Necdet, Kur’ân’ın Belâgat ve Fonetik Yapısı, Ankara, 2005.  
Ebu Hilal el-Askerî, Kitâbu’s-Sınâateyn: el-Kitâbe ve’ş-Şi‘r, Kahire, 1971. 
Ebu Musa, Muhammed, el-Belağatu’l-Kur’âniyye fî Tefsîri’z-Zemahşerî, 

Kahire 1988.  
Ebu Zeyd, Nasr Hamid, el-İtticâhu’l-Aklî fi’t-Tefsir: Dirâset fî Kadıyyeti’l-

Mecâz ‘inde’l-Mu‘tezile, Beyrut 1982. 
Eren, Şâdi, Kur’ân’ı Anlamada Farklı Yaklaşımlar, İstanbul, 1988.  
Habanneke el-Meydâni, Abdurrahman b. Hasan, el-Belâğatu'l-'Arabiyye 

Usûsüha ve Ulûmuha ve Fünûnüha, Dımaşk, 1996.  
Hafâcî, Ebu Muhammed İbn Sinân, Sırru’l-Fesâha, Kahire, 1935. 
Hasnâvî, Muhammed, el-Fâsıla fi’l-Kur’ân, Beyrut, 1986. 
Haşimî, Ahmed, Cevâhiru’l-Belâga fi’l-Meânî ve’l-Beyân, ve’l-Bedî‘, İstanbul, 

1984. 
Hattâbî Ebu Süleyman Hamd b. Muhammed b. İbrahim, Beyânu İ‘câzi’l-

Kur’ân, (Selâsu Resâil fî İ‘câzi’l-Kur’ân içinde), Kahire 1991. 
İbn Hişâm, Abdullah b. Yûsuf, Şerhu Şuzûzi’z-Zeheb fî Marifeti Kelami’l-

Arab, Suriye, ty.  
İbn Reşîk, Ebu Ali el-Kayrevânî, el-Umde fî Mehâsini’ş-Şi’r ve Âdâbih ve 

Nakdih, Beyrut, 1972. 
İbnu’l-Esîr, Ebu’l-Feth Ziyâuddin, el-Meselu’s-Sâir fî Edebi’l-Kâtib ve’ş-Şâir, 

Kahire, 1939. 
Kadı Abdülcabbar, Ebu’l-Hasen el-Esedâbâdî, el-Muğnî (Tenebbuât ve 

Mu‘cizât), Mısır, 1965.  



Üslûbu’l-Kur’ân’ın Tefsir İlmi İle İlşikisi 

 

|429| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

Kazvîni, Ebu’l-Meâlî Ahmed b. Muhammed, el-Îdâh fî Ulûmi'l-Belâga, Beyrut, 
1980.  

Kirmânî, Mahmud b. Hamza, Esrâru’-t-Tekrâr fi’l-Kur’ân, Kahire, ty.  
Kutub, Seyyid, et-Tasvîru’l-Fennî fi’l-Kur’ân, Kahire 1992.  
Mahlûf, Abdurrauf, el-Bâkillânî ve Kitabuhu İ‘câzi’l-Kur’ân: Dirase Tahliliyye 

Nakdiyye, Beyrut, 1978. 
Matlûb, Matlûb Ahmed, Mu‘cemu΄l-Mustalahati'l-Belâğiyye ve Tetâvviruha, 

Beyrut, 1996. 
Muhammed b. Abdurrahman b. Ömer, el-Îdâh fî Ulûmi'l-Belâga, Beyrut, ty.  
Müslim, Mustafa, Mebâhis fî İ‘câzi’l-Kur’ân, Cidde, 1988. 
Rafi’î, Mustafa Sadık, İ‘câzu’l-Kur’ân ve’l-Belâgatu’n-Nebeviyye, Kahire, 

1965. 
Rummani, Ebu’l-Hasen Ali b. İsa, en-Nuketu fî İ‘câzi’l-Kur’ân, (Selâsü Resâil 

fî İ‘câzi’l-Kur’ân içinde) Mısır, ty.  
Üslûbu’l -Kur’an Hakkındaki Doktora Tezleri 
Hasan Çevikoğlu, Kur’an-ı Kerim’de Edebî Üslup (1999, Harran Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü). 
Erdoğan Baş, Kur’an Üslubunda Lafzî Tekrarlar (2000, MÜ Sosyal Bilimler 

Enstitüsü). 
Celalettin Civelekçi Anlam-Üslûp İlişkisi Bağlamında Kur’ân’ın Üslûp Analizi 

(2009, AÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü). 



bilimname XXXV, 2018/1, 430-432 
Arrival Date: 11.02.2018, Accepting Date: 10.04.2018, Publishing Date: 30.04.2018 

doi: http://dx.doi.org/10.28949/bilimname.393280 

 
THE METHOD OF EXPRESSION IN THE QUR’AN 

AND THE SCIENCE OF INTERPRETATION

 
 Sıddık BAYSALa 

 
Extended Abstract

It is a factual necessity for the Qur'an, which is a book sent as a foundation, 
to send its divine purposes and personalities to its counterparts within a 
certain history, to take into account the talents and accumulations of their 
first counterparts. For even if it is built at the top of the word, lore, and 
prayer, it can not have the qualities and qualifications to enable 
communication between the parties, as long as it does not correspond to the 
meaning of the recipient's consciousness in the mind. When it comes to the 
Qur'an, it is an ontological and epistemological question arising from the fact 
that the municipality is the Ztt-ı hymn, and therefore the nature of the 
address and of the communities is different. So it's a very sophisticated 
question. However, by being a clear statement of God, the Qur'an has been 
revealed to be read, understood, and experienced. In order to achieve this 
purpose, he used the communicator's communication tools, language and 
expressions; thus bringing the meanings and intentions of the subject closer 
to the mind of the subject and establishing a natural balance between himself 
and his interlocutor by using his words, his concepts and knowledge. It is in 
fact the wisdom of his being an obvious Arabic statement. The Method of 
Expression in Qur'an is one of the most concrete manifestations of this divine 
wisdom. Because of this wisdom, it is necessary to apply to the basil-Qur'an 
to understand, explain and interpret (tafsir and te'vil) activities in order to 
determine the meaning and the meanings of Qur'anic words and phrases. 
Because it is a divine word, it is necessary to know The Method of Expression 
in Qur'an in order to determine in which syntax of the Qur'an, in which style, 
in which mental / logic relation and historical context, which manifestation 
and what Allah's purpose is is required. As a consequence of this necessity, 
                                                           
a Asst. Prof., Omer Halisdemir University Faculty of Islamic Sciences, 
sbaysal72@mynet.com.tr 

http://www.orcid.org/0000-0002-3212-5559


The Method of Expression in The Qur’an and the Science of Interpretation 

 

|431| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

this article deals with the issue of üslȗbu'l-Qur'an with a divine intervention. 
The Qur'an is a controversial word that uses the power of speech in a highly 
effective way through its original style. It is different from existing literary 
genres and divine / non-religious texts; in terms of verbal features it is more 
than all. There are no thematic or chronological arrangements in literary or 
scientific texts. There is a perfect harmony between the words and their 
meanings; even more than the mean words he carries. Their words are not 
too long to make the reader care, nor are they too short to make sense of their 
meaning. Cognitive, sensory and emotional levels living in different times 
and soils with the same phrases can address different people. Thanks to this 
style, he is contemporaneous with his own and with his believers at all times. 
At this point, eloquence is taking advantage of the possibilities of 
identification. It repeats some issues because of its importance; but it is 
understood that these expressions, which seem to reappear when they are 
read together with the textual and non-textual contexts, are not the former 
ones by their nature. 
The Method of Expression in Qur'an, is a source of apprehension and 
frequent application of tafsir because of the possibilities of reaching the 
meanings which exceed the punishment and ink of the Qur'anic words and 
the simultaneous manifestation of the nas'in nüzulla due to divine 
intervention. Because the exponent is the expression of the presence of the 
speaker. In other words, it is a very comprehensive vernacular which 
expresses the reason why and how the caste-i hahin is charged to the words. 
then there is no possibility to be acquainted with the meanings and 
intentions of the Qur'an without knowing the original one. At this point, 
Tafsir is also benefiting from the knowledge of the Prophet, who will give the 
name of the state carvings together with his knowledge, nahiv, declaration, 
meȋnȋ and bedȋ ', and the history documents documenting the attitudes of the 
first interlocutors. In the solution of the grievances that the commentators 
are confronted with at the point of interpretation of the divine address, it is 
essential for the Araplar to understand the present and earlier beliefs of the 
lore, the linguistic customs, the period of the ignorance period and the poems 
of the poetry period and also the knowledge of the environment where the 
inspiration is descended and the influence of these factors on the formation 
of the Qur'an and thus. For Allah has not used an unknown meaning, a 
meaningless purpose, and a random style, regardless of the manners and 
customs of the Arabic language, even a single word. Otherwise, the 
accountant would have loaded a load on the takatin, which is against the 
wisdom that the Quran is a clear statement. 



Sıddık BAYSAL 

 

|432| 

bi
lim

na
m

e 
XX

XV
, 2

01
8/

1 
CC

 B
Y-

N
C-

N
D 

4.
0 

Keywords: Tafsir, The method of expression in Qur’an, Metaphor, 
Repetition, Generelization. 

   
 


	ÜSLÛBU’L-KUR’ÂN’IN TEFSİR İLMİ İLE İLİŞKİSİ
	Sıddık BAYSAL0F
	Öz

