
Kader 
Cilt: 15, Sayı: 3, 2017, ss. 678-697 

  

e-ISSN: 2602-2710 
Volume: 15, Issue: 3, 2017, pp. 678-697 

 

KELAM KONULARINA TASAVVUFÎ YAKLAŞIM: HÂRİS EL-

MUHÂSİBÎ’NİN “ER-RİÂYE Lİ HUKÛKİLLÂH” ESERİ ÖRNEĞİ 

Tarık TANRIBİLİR 

Öğr. Gör., Osmaniye Korkut Ata Ü. İlahiyat F. 

tariktanribilir@osmaniye.edu.tr 

https://orcid.org/0000-0002-4276-9972 

 

Nail KARAGÖZ 

Yrd. Doç. Dr., Osmaniye Korkut Ata Ü. İlahiyat F. 

nailkaragoz@osmaniye.edu.tr 

https://orcid.org/0000-0001-6409-6513 

Öz 
Kelam ve Tasavvuf, İslâm düşünce sisteminin yapıtaşlarını oluşturan önemli disiplinlerdendir. Bunların 

doğuş ve gelişim süreçlerini bilmek ve aralarındaki ilişkiyi doğru okuyabilmek, İslâm düşüncesinin 

gelişmesine önemli katkı sağlayacaktır. Hem Kelam hem de Tasavvuf tarihi açısından önemli bir 

şahsiyet olan Hâris el-Muhâsibî (ö. 243/857), bunları sentezleyerek karma bir metod ortaya koymaya 

çalışması bakımından öncül bir şahsiyettir. En hacimli eseri olan ‚er-Riâye li Hukûkillâh‛, onun Kelam-

Tasavvuf ilişkisine dair düşüncelerini yansıtan oldukça önemli bir kaynaktır. Esasında bir Tasavvuf ve 

Ahlak kitabı olan ‚er-Riâye li Hukûkillâh‛, Tasavvufa ait teorik denemelerin ilklerinden birini 

oluşturması ve bazı tasavvufî kavramları ilk defa kullanması bakımından kendi alanında büyük bir 

öneme sahiptir. Eserimiz, maksadına uygun olarak daha ziyade tasavvufî kavramlar ve problemler 

üzerinde durmuş, belli başlı kelamî konulara da değinerek adeta Tasavvuf ile Sünnî Kelamı 

mezcetmiştir. Biz de erken dönem Kelam-Tasavvuf ilişkisine ışık tutması açısından Hâris el-

Muhâsibî’nin ‚er-Riâye li Hukûkillâh‛ eseri örnekleminde kelam konularına tasavvufî yaklaşımını 

değerlendirdik.     

Anahtar Kelimeler: Hâris el-Muhâsibî, er-Riâye li Hukûkillâh, Kelam, Tasavvuf, Ehli Sünnet.   

THE SUFISTIC APPROACH TO THE TOPICS OF KELAM: THE 

EXAMPLE OF THE "ER-RİÂYE Lİ HUKÛKILLÂH" OF HÂRIS AL-

MUHÂSIBÎ 

Abstract 
Kelam and Sufism are important disciplines that constitutents of the Islamic thought system. Knowing 

their origins and development processes and reading the relation between them will play an important 

role in the development of Islamic thought. Hârîs al-Muhâsibî (d. 243/857), who we are working on and 

founding member of both sciences, is a preliminary figure in terms of trying to put forward the Sunni-

Sufi hybrid method by synthesizing them. His most voluminous work, "er-Riâye li Hukûkillâh" is a 

very important resource to learn of our writer's thoughts about the Kelam-Sufi relationship. 

Fundamentally, a book of mysticism and moral philosophy, "er-Riâye li Hukûkillâh", has a great 

prestige in its field in terms of the first attempts of Sufism methodology and the use of some mystical 

concepts for the first time. Our work has emphasized the more sufistic concepts and issues in 

accordance with its purpose, and has touched upon some important Kelami issues and has almost 

mystified Sufism and Sunni. We have also evaluated the Sufi approach to the matters of Kalam in the 

sample of Hârîs al-Muhâsibî's "er-Riâye li Hukûkillâh" in terms of shedding light on the relationship 

between early Kelam and Sufism.        

Keywords: Hâris al-Muhāsibî, er-Riâye li Hukûkillâh, The Islamic theology, Sufism, Ahl al-Sunna.  
 

Atıf: Tanrıbilir, Tarık ve Nail Karagöz. ‚Kelam Konularına Tasavvufî Yaklaşım: Hâris El-Muhâsibî’nin 

‚Er-Riâye Li Hukûkillâh‛ Eseri Örneği‛. Kader 15, sy. 3 (2017): 678-697. 

Geliş Tarihi: 27.09.2017 Kabul Tarihi: 15.12.2017 Doi: 10.18317/kaderdergi.340174 

https://orcid.org/0000-0001-6409-6513
mailto:tariktanribilir@osmaniye.edu.tr
mailto:nailkaragoz@osmaniye.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-4276-9972


Tarık TANRIBİLİR – Nail KARAGÖZ 

 

Kader 

15/3, 2017 679 

 

Giriş 

İlk dönem mutasavvıflarının ve takipçilerinin Tasavvuf kitaplarında akideye dair 

önemli meselelere değinmelerinin ve Tasavvufla Kelamı iç içe etüt etmelerinin 

temelinde, bir ahlak ve davranış bilimi olan Tasavvuf için sağlam bir inanç temeli 

oluşturmak, bu sayede meşruiyetlerini sahih bir inanca dayandırmak ve dinin 

köklerinden ayrılmayan bir faaliyette bulunmak yatmaktadır. Nitekim Kuran’da 

sağlam ve doğru bir inanç üzerine bina edilmeyen amellerin şiddetli rüzgârda 

savrulan küllere benzetilmesi,1 bütün dini disiplinlerde itikadî bir prensip olarak 

benimsenmiş ve ‚önce itikadı tashih sonra amelleri tezyin‛ söylemi düstur 

edinilmiştir. Kelamcıların Tasavvufa ilgi duymalarının sebebi, dönemlerindeki 

popüler ve entelektüel tasavvuf cereyanlarından çeşitli şekillerde etkilenme 

sonucunda bu organizasyona kayıtsız kalamamak ve tasavvufun geniş halk 

kitleleri içerisinde yaygınlaşmasına paralel olarak içerisine karışabilecek her türlü 

gayr-i İslâmî düşünce, inanç ve ayinleri İslâm inanç sisteminin denetimi ve 

kontrolü altına alıp bu yolla akideyi korumak şeklinde tespit edilebilir. Bununla 

birlikte Kelam ve Tasavvuf etkileşimi, bu ilimlerin yoğun bir şekilde felsefe ve 

muhtelif kültürlerin etki alanına girmesiyle birlikte mütekellim-sûfî çekişmesine 

dönüşmüş, karşılıklı olarak çeşitli ithamlara ve ciddi eleştirilere neden olmuştur. 

Hâris el-Muhâsibî, Ahmed b. Hanbel’in (ö. 241/855) öncülüğünü yaptığı eser 

merkezci Ehli Hadis taraftarlarıyla Vâsıl b. Atâ’nın (ö. 131/748) temellerini attığı 

akıl merkezci Mu’tezile’nin mücadele ettiği çetin bir ortamda yaşamıştır. Muhâsibî, 

çoğunlukla Ehl-i Hadise daha yakın görüşler serdetmesine rağmen metot olarak 

orta bir yolu takip etmiş ve akıl-nakil dengesini kurma eğiliminde olmuştur. 

Muhâsibî, İbn Küllâb (ö. 240/854) ve Kalânîsî (ö. IV./X. yy. başları) ile birlikte Sünnî 

düşünce sistemi içerisinde aklî düşüncenin öncülüğünü yapmış, kelam ilmiyle 

uğraşarak selef akidesini kelamdan elde ettiği delillerle savunmaya çalışmıştır. 

Ehli Sünnetin kurucu unsurlarından sayılacak kadar kelamda mahir olmasının 

yanı sıra İslâm düşünce tarihinde sûfî dünya görüşünün ilk teorisyeni olarak kabul 

edilmesi, Muhâsibî’nin çok yönlü zengin bir ilim adamı olduğunu göstermektedir. 

Onun ilk sistematik tasavvuf eserlerinden biri kabul edilen ‚er-Riâye li Hukîkillâh‛ 

adlı eseri, tasavvufa birçok orijinal kavram ve perspektif kazandırmakla kalmamış 

aynı zamanda onun kelamî görüşlerini de bize yansıtmıştır. Biz de bu iki farklı ilmi 

birbirine mezcedercesine kitabında yansıtan Muhâsibî’nin, bütün Kelamî 

görüşlerini değil, er-Riâye li Hukûkillâh eseri örnekleminde tasavvuf bakış açısıyla 

yaklaştığı Kelâmî görüşlerini değerlendirdik. Bu sayede onun, mütekellim ve sûfî 

yönlerini nasıl uzlaştırdığını ve kendisinden sonra gelen sûfî ve kelamcılara nasıl 

bir rota çizdiğini görmek, Kelam ve Tasavvuf dalları arasındaki ilişkiyi ve bunların 

doğuş süreçlerini daha iyi okumamıza yardımcı olacaktır.  

 

 

                                                           
1  İbrahim 14/18. 



 KELAM KONULARINA TASAVVUFÎ YAKLAŞIM: HÂRİS EL-MUHÂSİBÎ’NİN “ER-RİÂYE Lİ 

HUKÛKİLLÂH” ESERİ ÖRNEĞİ  

 

Kader 

15/3, 2017 680 

 

 

 

 

1. Muhâsibî’nin Kelam İlmine Eleştirel Yaklaşımı 

Kelam, ilk dönem mutasavvıfları nazarında olumsuz bir algıya sahiptir.2 Muhâsibî 

de kelama yönelik bir takım olumsuz eleştiriler yönelten erken dönem sûfîleri 

arasında yerini almaktadır. Onun, özellikle adlarını vererek eleştirdiği Mutezile, 

Kaderiyye, Cehmiyye, Müşebbihe, Mücessime, Râfiza, Harûriyye, Mürcie gibi 

ekoller, hedeflediği Kelam gruplarının kimlikleri hakkında bize önemli birer ipucu 

vermektedir.3 Adı geçen ekoller, onun hedefine aldığı kelam grupları içerisinde 

bulunmaktadır. Ehl-i Sünnet ise onun merkezine aldığı ve savunduğu ekol olarak 

belirginleşmektedir.   Ayrıca genel bir tavır olarak dönemsel selefin, Kelam ve 

kelamcı anlayışını cedel ve cedelci kavramlarıyla eşdeğer görmesi ve cedel ile de 

sistematik ve müdevven bir tartışma ilmini değil, usulsüz ve faydasız bir 

tartışmayı anlaması onun bu eleştirilerin diğer bir nedenini de açıklamaktadır.4  

Muhâsibî; bazı insanların, sapkın mezhep ve gayr-i İslâmî din mensupları olarak 

nitelenen gruplarla tartışmaya girerek yanıldıklarını ifade eder. Çünkü onlar, 

imanı düzeltmeden amelin menfaat vermeyeceği ve diğer ekollerin Allah’ı 

tanımadığı vb. söylemleriyle kendilerini avutarak ve kuruntu yaparak amelden 

cedele, çoğulculuktan tekelciliğe yönelmişler, sadece kendilerinin doğru inanç 

üzere olduklarını iddia etmişlerdir.5 

O, sapkın mezhep ve İslâm dışı din mensuplarıyla tartışarak yanılgıya düşenleri 

iki grupta değerlendirmektedir: 

1. grup, kelamî meselelerde derinleşerek delillere hâkim oldukları ve muhaliflerine 

karşı deliller sundukları için kendi sapkınlıklarının farkında olmayarak başkalarını 

da bu sapkınlığa çağıranlardır. Muhâsibî, bu tür insanları hem sapkın hem de 

saptırıcı olarak nitelemiştir. Bunların sadece kendilerini kurtuluş ehli görerek diğer 

grupları tekfire kadar ileri gittiklerini ifade etmiştir. 

2. grup ise, bütün ömürlerini marifetullah ile geçirdiklerini sanarak günahlarının 

çoğunu görmeyenlerdir. Onlar, tartışmada yanılmayı asla kabul etmez, sünnet 

üzere oldukları konusunda aldanırlar.6 

Anlaşıldığı kadarıyla Muhâsibî, böylesi bir taksimle, Allah’ı ve sahih bir imanı 

araştıran kimsenin, Allah’ın razı olacağı amellerle meşgul olması gerektiğini 

düşünmektedir. Ona göre, hakikat davası kendi günah ve kusurlarımızı görmeye 

engel olmamalı; tasavvufun temel ilkelerinden sayılan Allah’a ubudiyet, günahları 

itiraf ve onlardan nedamet ile nefis muhasebesi ve tezkiye yapılmalıdır.7 Kısacası 

                                                           
2  Salih Çift, “İslam Düşüncesinin Kurucu Unsuru: Birleşen ve Ayrışan Yönleriyle Tasavvufun Usûl-i Fıkıh, 

Kelam ve İslam Felsefesi ile Olan İlişkisi”, İslam Düşüncesinin Kurucu Unsurları: Usûl-i Fıkıh, Kelam, 

Tasavvuf ve İslam Felsefesi içinde, (İstanbul:  Ensar Neş. (İSAV), 2016), 435. 
3  Hâris b. Esed el-Muhâsibî, er-Riâye li Hukûkillâh, thk. Abdurrahman Abdulhamid el-Berr, (Mısır: Daru’l-

Yakin, 1999), 125-29, 393-94; “en-Nesâih”, el-Vasâyâ içerisinde, thk. Abdulkadir Ahmed Ata, (Beyrut: 
Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1986), 115-16. 

4  Ahmet Erkol, “Kelam İlmine Yöneltilen Eleştiriler (Selef Alimleri ve Gazali Örneği)”, (Doktora Tezi, Ankara 

Üniversitesi, 2002), 263. 
5  Muhâsibî, er-Riâye, 582-84. 
6  Muhâsibî, er-Riâye, 582-85. 
7  Karşılaştırmak için bkz. Ebu Hamid el-Gazâlî,, İhyâu Ulûmi’d-Din, thk. Seyyid İmran, (Kahire: Dâru’l-Hadis, 

2004), 3: 64-97. 



Tarık TANRIBİLİR – Nail KARAGÖZ 

 

Kader 

15/3, 2017 681 

 

o, sufî kimliğinin bir sonucu olarak, kelamî konularda tartışmak yerine nefis 

tezkiyesi yapmanın daha doğru olacağı kanaatindedir. 

Muhâsibî, sahabe ve tabiûnun sapkın fikirli insanlarla görüştükleri halde 

ömürlerini tartışmalarla değil Allah’a ibadetle geçirdiklerini, yalnızca ihtiyaç hâsıl 

olduğunda ve gerekli zeminde hakkı söylediklerini, Allah adına batılı batılla 

reddetmediklerini ifade ederek tezini sahabe ve tabiûn davranışlarıyla 

temellendirmekte; bunun yanında bu husustaki görüşlerini desteklemek için 

naslardan da bir takım deliller getirmektedir. Tartışmanın yanlış olduğunu 

kanıtlamak amacıyla delil getirdiği hadisler şunlardır: ‚Dalâlete düşen bir 

topluluğa mutlaka tartışma verilmiştir.‛8, ‚Böyle durumlarda peygamberimizin 

yüzü kızarır, tartışanlara  ‚Bununla mı gönderildim? Yoksa siz Kur’an’ın bir 

kısmını bir kısmına karşı ileri sürmek mi istiyorsunuz? Siz emredilen şeyi yerine 

getirin, nehyedilen şeyden kaçının‛  buyururdu.9 Kur’an’dan ise: ‚<O hasımların 

en yamanıdır‛ 10  ve  ‚<Doğrusu onlar kavgacı bir topluluktur‛11 ayetleriyle delil 

getirmektedir. 

Muhâsibî, tartışmanın yanlışlığına ilişkin ileriye sürdüğü aklî delil olarak ise 

Peygamberimizin tavrını göstermektedir. Nitekim O, Muhasibi’ye göre, 

Kur’an’dan başka bir şey öğretmemiş; kelamın incelikleri ve kıyası değil, hidayetin 

burada olmadığını bildiği için sadece Kur’an’da geçen delilleri öğretmiştir. Bu 

şekilde Muhâsibî, hakikati bulmak için tevil ve reylerimizi kesin görmemek, 

müteşâbih ayetlerde sükût ederek muhkem ayetlerle amel etmek, Allah’ın bize 

bilgi vermediği konularda konuşmamak ve ümmetin icmasının dışına çıkmamak 

gibi selef âlimlerinin genel geçer kabul ettikleri ilkeleri savunmuştur.12 

Muhâsibî, dinle ilgili tartışmalarda İslam’ın en üst erdemi sayılan takva 

prensibine13 dayanarak dinle ilgili yanlış bir şey söylememek için çekimser bir 

yaklaşım sergilemiştir. ‚Zarurât-ı dîniyye‛nin önemli bir rüknü olan dini 

muhafaza etme gerekliliğini14 vicdanında hisseden kelamcılar ise kendi 

dönemlerinin gereklerine uygun sistem ve usul geliştirmişlerdir. Ayrıca 

Muhâsibî’nin ileriye sürdüğü Peygamberin Kur’an’dan başka bir şey öğretmediği 

yönündeki aklî delil, sadece kelam ilminin değil, peygamberimiz zamanında 

tedvin edilmeyen bütün ilimlerin de gayr-ı meşru sayılmasına neden olabilir. Her 

ne kadar Muhâsibî, dinle ilgili konularda tartışma yapılmasına karşı çıksa da 

fikirlerini ispat etmek amacıyla bir takım aklî deliller ve istidlaller öne sürerek 

tartışma yönteminden kendisini kurtaramamıştır. Bu da onun, Ehli Sünnet’in ilk 

                                                           
8  Tirmizî, Sünen, “Tefsîru sûre”, 43. 
9  Tirmizi, “Kader”, 1:2133; İbn Mâce, “Mukaddime”, 10. 
10  Bakara 2/204. 
11  Zuhruf 43/58. 
12  Muhâsibî, er-Riâye, 582-586; Ebu Hamid el-Gazâlî,, “İlcâmü’l-Avâm an İlmi’l-Kelam”, Mecmûatü Resâili 

Gazâli içinde, (Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1971), 42. 
13  Hucurat 49/13. 
14  Muhammed Tahir b. Âşûr, Makâsidü’ş-Şeriati’l-İslâmiyye, thk. Muhammed Tahir el-Mîsavî, (Ürdün: Daru’n-

Nefâis, 2000), 301. 



 KELAM KONULARINA TASAVVUFÎ YAKLAŞIM: HÂRİS EL-MUHÂSİBÎ’NİN “ER-RİÂYE Lİ 

HUKÛKİLLÂH” ESERİ ÖRNEĞİ  

 

Kader 

15/3, 2017 682 

 

 

 

 

kelamcılarından sayılma15 sebeplerinden birini açıklamakta bize yol gösterici 

olmaktadır. 

Gazâlî, kelam ilmiyle uğraşmanın hükmü konusunda dönemsel selefin sergilediği 

kökten ve toptancı olumsuz tavrın aksine, eklektik bir yaklaşım sergileyerek selefin 

metodu ile kelamı belli zeminlerde uzlaştırma eğiliminde olmuştur. Ona göre 

insanlar, Kelam ilminin hükmü konusunda ifrat ve tefrite düşmüşlerdir. Bir kısım 

insanlar,  Kelam ilminin şirk dışındaki bütün günahlardan daha ağır olduğunu; bir 

kısım insanlar da Kelam ilmiyle uğraşmanın farz-ı ayn olduğunu iddia 

etmektedirler. Bu konuyu toptan makbul ya da toptan batıl saymak mümkün 

değildir.16 Nitekim bıçak, ateş ve su gibi bazı varlıkların pek çok faydalarının 

yanında olumsuz etkileri de olabilir. Kelamı da bu meyanda değerlendirmek 

gerekir. 

Gazâlî’ye göre Kelam, akideyi sağlamlaştırmak, bilgi ve inanç kirliliğinden 

insanları korumak vb. menfaatler sağladığı gibi bir takım riskleri de uhdesinde 

barındırmaktadır. Onun risk olarak gördüğü iki husus vardır ki bunlardan 

birincisi, bidatçilerin bidatlerini kökleştirmek; ikincisi ise inançla ilgili şüpheler 

uyandırmaktır. O, aynı zamanda Kelam ve cedelle ilgili Kuran’dan bir takım 

deliller getirerek bunların bidat olmadıklarını, bilakis ihtiyaç anında inkârcılara 

karşı önerilen etkili yöntemler olduklarını ifade etmektedir.17  

Gazâlî’nin görüşünü destekler mahiyette Taftâzânî (ö. 792/1390) de Muhâsibî gibi 

bazı selef âlimlerinden nakledilen kelamcılarla ilgili çeşitli ithamların temelinde; 

metot ve sistemden yoksun, yetersiz, art niyetli ve faydasız felsefî derinliklere 

dalan kimselerin faaliyetlerinin bulunduğunu düşünmektedir. Yoksa onların dinin 

asıllarını, ilimlerin temelini oluşturan kelam hakkında başka türlü düşünmeleri söz 

konusu değildir.18 

2. Muhâsibî’de Bilgi  

2.1. Muhkem-Müteşâbih ve Tevil 

Lügatte sağlam ve dayanıklı anlamına gelen muhkem, terim olarak; nesih, tebdil, 

tevil ve tahsise ihtimali bulunmayan kesin lafız anlamına gelmektedir. Müteşâbih 

ise muhkemin aksine, kastedilen anlamın kapalı ve muhtemel bulunup 

karinelerden hareketle potansiyel manalardan biriyle tevil etme imkânı sağlayan 

lafız anlamına gelmektedir. Genellikle müteşâbihi anlama çabası olarak ortaya 

konulan tevil ise, lafzın taşıdığı çoklu anlam yönleri içerisinden bir takım delil ve 

karinelere dayanarak anlamları birbirine tercih etme faaliyetidir.19 

                                                           
15  Muhammed  b. Abdulkerim eş-Şehristânî, el-Milel ven’Nihal, (Beyrut: Daru’l-kütübi’l-Arabiye, ty.), 1: 90; 

Bekir Topaloğlu, Kelam İlmine Giriş, (İstanbul: Damla Yay., 2016), 29;  İsmail Şık  v.dğr., Kelam 
Tarihi/Kelam Ekoller, 135. 

16  Ebu Hamid el-Gazalî, “Kavâidü’l-Akâid”, İhya-i Ulumi’d-Din içinde, thk. Seyyid İmran, (Kahire: Daru’l-

Hadis, 2004), 1: 126-29. 
17  Gazâlî, Kavâidü’l-Akâid, 1: 130-31. 
18  Sa’deddîn Mesud b. Ömer b. Abdullah et-Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, (İstanbul: el-Mektebetü’l-Hanefiyye, ty.), 

18. 
19  Tehânevî, Keşşâf, 1: 434-35/ 2: 389-93, 441. 



Tarık TANRIBİLİR – Nail KARAGÖZ 

 

Kader 

15/3, 2017 683 

 

Kur’an, ayetlerin; muhkem ve müteşâbih olmak üzere iki kısımdan oluştuğunu 

ifade etmektedir: ‚Sana Kitabı indiren O’dur. O Kitap’ta bir kısım ayetler Kitabın 

anasıdır (muhkem). Diğer bir kısım ayetler de müteşâbihtir. Kalplerinde bozukluk olanlar 

fitne ve tevil isteyerek, Kitabın müteşâbihleri peşine düşerler. Hâlbuki onun tevilini ancak 

Allah bilir. İlimde derinleşenler ‘ona inandık, hepsi Rabbimizin katındandır’ derler. Ancak 

akıl sahipleri düşünür.‛20 Ayetin bildirdiğine göre Kur’an’ın temelini muhkem 

ayetler oluşturmaktadır. Müteşâbihi tevil hakkındaki tartışmaların arka planını ise 

‚ilimde derinleşenler‛ ibaresinde geçen ‘vav’ harfinin gramerle ilgili boyutu 

oluşturmaktadır. ‚Vav‛ atıf harfi olarak değerlendirilirse müteşâbih ayetlerin 

tevilini Allah ile birlikte ilimde derinleşen ilim adamlarının da bileceği anlaşılır. 

Ancak ilgili vav harfi isti’nafiyye/ibtidâiyye ise yani başlangıç ifade ediyorsa 

müteşâbihin tevilini yalnızca Allah’ın bileceği ve ilimde derinleşenler de dâhil 

olmak üzere bir başkası için bu bilginin asla mümkün olmayacağı anlaşılmış olur.21 

Muhâsibî, Allah’ın ayetlerini; ümmetin ne anlama geldiği konusunda ittifak ettiği 

muhkem ve tevile elverişli gördükleri müteşâbih olmak üzere ikiye ayırır. 

Müteşâbih ayetleri de; itibarlı âlimlerin tevilinde ihtilaf ettikleri ve kalbinde eğrilik 

olanların aralarında ihtilaf ettikleri şeklinde ikiye taksim etmektedir. O, 

Peygamberimizin müteşâbih hadislerini de Kuran için yaptığı bu taksime uygun 

formda değerlendirmiştir. Muhâsibî’nin bu taksimini; müteşâbih nasların zatına 

göre değil, onu tevil eden bilginlerin konumuna göre yaptığı gözlemlenmektedir. 

Muhâsibî, Sünnî âlimlerin ihtilafından doğan her türlü anlam farklılıklarını 

doğrularken, bidate nispet ettiği grupların gerek kendi aralarındaki ve gerekse 

Sünnî âlimlerle aralarındaki ihtilaflarından doğan her türlü anlam farklılıklarını ise 

geçersiz kabul etmiştir.  

Muhâsibî, muhkem ve müteşâbih naslar konusunda her Müslümanın bilmesi ve 

dikkat etmesi gerektiğini düşündüğü üç hususa dikkat çekmektedir: 

1. Kitap ve Sünnetin bir kısmı muhkemdir. Bu kısmın manası açıktır ve tefsirinde 

ittifak vardır. Öğrenmek için nazara ihtiyaç yoktur. 

2. Bir meselenin hükmünü belirlemek için Kitap, Sünnet ve İcma’dan kendisine 

kıyas edilecek benzeri bir meseleye ihtiyaç duyulabilir. Bu durumda acelecilik ve 

aşırı özgüven ile Allah katında yanlış şeyleri söylemekten kaçınmak, sadece Kitap, 

Sünnet ve İcma’ya dayanan, ihtilaflı konularda ise bunlarla çatışmayan tevilleri 

kabul etmek gerekir. Çünkü insanoğlu; gafleti, yanılması ve zaafı sebebiyle 

şeytanın ona amellerini süslü göstermesi neticesinde bazı ayet ve hadislere çelişik 

anlamlar yükleyebilir. 

3. Neyi kastettiğinin ve tevilinin Allah’a bırakılması ve olduğu gibi inanılması 

gereken müteşâbih ayetler söz konusu olunca bunlar üzerinde tevakkuf edip 

tevilden kaçınmak gerekir. Nitekim Allah, ilimde derinleşmiş âlimleri amel etmeyi 

                                                           
20  Âli İmran 3/7. 
21  Celaleddin Abdurrahman es- Suyûti, el-İtkan fi Ulumi’l-Kuran, thk. Ahmet b. Ali, (Kahire: Daru’l-Hadis, 

2006), 3: 5-32. 



 KELAM KONULARINA TASAVVUFÎ YAKLAŞIM: HÂRİS EL-MUHÂSİBÎ’NİN “ER-RİÂYE Lİ 

HUKÛKİLLÂH” ESERİ ÖRNEĞİ  

 

Kader 

15/3, 2017 684 

 

 

 

 

gerektirecek bir hüküm içermeyen müteşâbih ayetlere olduğu gibi inandığı ve tevil 

etmediği için methetmiştir.22 

Muhâsibî, yukarıda bildirdiği üç maddede muhkem ve müteşabih nasları 

tanımlamakta, müteşâbih nasları tevil etmeyi kabul etmekle beraber buna bir 

takım sınırlamalar ve kurallar getirmektedir. O, ikinci maddede, tevil yaparken 

Kitap, Sünnet ve İcma’ya uymak, nefsin arzu ve isteklerine tabi olmamak ve 

tevilde acele etmemek gerektiğini; üçüncü maddede ise insanları bağlayıcı 

olmayan ve ameli gerektirmeyen müteşâbihlerde mümkün mertebe tevilden 

kaçınmayı, ihtiyaç olmadığı sürece müteşâbih naslardan hüküm çıkarmaya 

çalışmamayı öngörmek suretiyle mutlak tevil gibi mutlak teslimiyetçiliğe de karşı 

çıkarak selef ile halef bilginler arasında köprü işlevi gören orta bir yol izlemiştir.  

Ayrıca müteşâbihlerin çözümü hakkında müteşâbih nasları muhkem naslara arz 

etmeyi yani anlamları kapalı ve ihtimalli müteşâbihleri, anlamları gayet açık ve net 

olan muhkemlerin süzgecinden geçirerek değerlendirmeyi öngörerek ihtilaflı 

müteşâbih nasları, üzerinde ittifak edilen muhkem naslara kıyas etme olarak 

özetlenebilecek bir istidlal metoduna23 vurgu yapmıştır.24  

2.2. Akıl 

Kelam ilminde genel olarak üç bilgi yolu olduğu kabul edilmektedir. Bunlar; 

sağlam duyular, sadık haber ve akıldır. Bunların oluşumları ile ilgili 

değerlendirmeler yapılmıştır. Bilgi kaynağı, idrak eden zatın dışında ise bu sadık 

haberdir. Dâhilî bir sebep olup; bilgiyi değerlendirebilecek bir araç olursa akıl, aksi 

durumda ise duyudur. Bu taksim, bilgiyi meydana getirmek bakımından 

yapılmamıştır. Çünkü bütün bilgiler Allah’ın yaratmasıyla meydana geldiği için 

müessir ve mucit sebep yalnızca Allah’tır. Söz konusu taksim bilgiye iletme 

açısından yapılsaydı bu durumda sayılan üçlünün dışında vicdan, hads, tecrübe, 

nazar ve kıyas gibi daha birçok sebep sayılabilirdi. Sonuç olarak bu taksim 

kelamcıların maksatları özetleme metodu üzerine yapılmıştır. Kelamcılar, birtakım 

bilgileri, duyuların kullanımı sonucu buldukları için müstakil olarak ‚hisleri‛; 

namaz, oruç, zekât ve hac gibi dinî bilgilerin çoğunu sadık kimselerin verdiği 

haberler aracılığıyla elde ettikleri için ‚sadık haberi‛; içsel duyular, vicdan, hads, 

tecrübe, nazar ve kıyas gibi bütün yöntemleri de akla dönük buldukları için ‚aklı‛, 

bilgi kaynakları olarak benimsemişlerdir.25  

Akıl, Tasavvuf da dâhil olmak üzere bütün İslam ilimleri tarafından insanlara dinî 

sorumluluk yüklemenin temel nedeni26 olarak kabul edilmektedir. Ancak bütün 

İslam disiplinlerinin akla yaklaşımı, ona takdir ettiği rol ve verdiği değer aynı 

                                                           
22  Muhâsibi, er-Riâye,  442-43. 
23  Konuyla ilgili detaylı bilgi için bkz. Nail Karagöz,  Hanefi-Mâturîdî Gelenekte Kıyas İçerikli İstidlal 

(Hulviyyât Örneği), (Ankara: Gece Kitaplığı, 2015), 139-42. 
24  Muhâsibi, er-Riâye, 583. 
25  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 19-20; Ramazan Efendi, Şerhun li Ramazan Efendi alâ Şerhi’l-Akâid, (İstanbul: 

Salah Bilici Kitabevi, ty.), 39-42; Muhammed Abdulaziz el-Ferhânî, en-Nibrâs Şerhu Şerhi’l-Akâid, 
(İstanbul: Asitane Kitabevi, ty.), 42-44. 

26  Zekiyyüddin Şaban, Usulu’l-Fıkhi’l-İslâmi, (İstanbul: Mektebetü’l-İrşâd, 2016), 317-19; Hallâf, 

Abdülvehhab, Usulu’l-Fıkhı’l-İslâmî, (Kahire: Daru’l-Hadis, 2002), 156; Abdulkerim Zeydan, el-Vecîz fi 
Usuli’l-Fıkhi, (Beyrut: Müessetü’r-Risâle Nâşirun, 2010), 81. 



Tarık TANRIBİLİR – Nail KARAGÖZ 

 

Kader 

15/3, 2017 685 

 

oranda değildir. Örneğin, Felsefe, Mantık ve Kelam gibi ilimler akla önemli ölçüde 

ve nispeten daha fazla değer atfederken bir çeşit mistik/gizem ve ezoterik/deruni 

hareket olan Tasavvuf ise konumu ve muhtevası gereği aklı, ilham ve keşfin 

gerisinde ikinci plana taşımıştır. Aklı aşan birtakım deruni ve batıni hükümlerin 

izahı için akıl ötesi bir dayanak arayan tasavvuf, akl-ı küllî gibi üstün niteliklere 

sahip bir idrak aracı geliştirerek bunu evliya olarak niteledikleri özel bir zümreye 

has kılmışlardır. Ayrıca hiçbir kesbimiz olmadan direkt olarak elde edilen ilham 

bilgisi, hakikat bilgisinin ve ilahi sırların yegâne sebebi görülerek avam denilen 

tabakanın tikel ve seküler akıllarıyla bu bilgiyi kesbedemeyecekleri ve bu uğurdaki 

bütün çabaların kabuktan öte geçerek öze ulaşamayacağı ifade edilmiştir.27 

Muhâsibî’ye göre akıl kesin bir bilgi kaynağıdır. Muhâsibî aklın bilgi kaynağı 

olduğuna üç delil getirmektedir. Birincisi, duyumsanan nesnelerden edinilen 

izlenimler akıl ile işlenmeseydi bunlar insan için hiçbir anlam ifade etmezdi. İkinci 

delil, akıl sahibi insanın eşyanın adlarını ve aralarındaki anlam bağıntısını 

doğuştan bilmeyip bunları, çocukluğundan beri görüp işittikleriyle aklî istidlalde 

bulunarak öğrenmesidir. Üçüncü delil ise akıl yürütmenin illeti ve temeli olan 

tabiat ve naslardır.28 Muhâsibî, üçüncü delilinde akıl ile tabiat ve naslar arasında 

gereklilik alakası kurmaktadır. Şöyle ki tabiat ve naslar, akledilmek için var olduğu 

gibi akıl da bu önermeler olmadan düşünmeyi gerçekleştirememektedir. Sonuçta 

tabiat ve naslar anlaşılmak için var olduğundan dolayı bunları anlayacak bir akıl 

gerekli olmaktadır. 

Muhâsibî, kişinin düşünme eyleminde aklına değil, Allah’a güvenmesi gerektiğini 

belirtir. Böyle yapılırsa Allah vergisiyle ufukların açılacağını ve meselelerin 

çözüme kavuşacağını ifade eder.29 Muhâsibî aklın bilgiye kaynaklık etmesini, akıl-

bilgi ikilisindeki sebeplilik ilişkisine dayandırarak akıl yoluyla bilgi sağlamak için 

birtakım şartları zikretse de bilgi kaynağının hakikatte Allah olduğunu, bu 

şartların bilgiyi zorunlu kılmadığını ve bilginin ancak Allah’ın yaratmasıyla 

meydana gelebileceğini anlatmak istemiştir. 

Muhâsibî, akıl ile ilim arasındaki ilişkiyi, göz ile ışığın ilişkisine benzetmektedir. 

Şöyle ki göz, ışık olmadan göremeyeceği gibi, ışık da göz organı bulunmadan 

insan için bir görüntü vermez. 30  Dolayısıyla akıl ve ilim birbirine muhtaç ve 

tamamlayıcı cüzlerdir. 

Muhâsibî, mahlûkatı akıl yönünden üç sınıfta değerlendirmiştir. Birincisi, akıl ve 

basirete sahip olup isyana teşvik eden nefis ve şehvet gibi şer odaklarından uzak 

olan melekler sınıfıdır. Meleklerin bu özelliklerinden dolayı Allah’a asla isyan 

etmediklerini ve daima O’na ibadet ettiklerini ifade etmiştir. İkincisi, akıldan 

mahrum, yalnız hayatî ihtiyaçlarını karşılayacak şehvetlerle donatılmış hayvanlar 

sınıfıdır. Bu özelliklerinden dolayı Allah hayvanları ubudiyet ile mükellef 

                                                           
27  Bkz. Şihabüddin Ebu Hafs Ömer es-Sühreverdî,   Avârifu’l-Maârif, thk. Abdulhalim Mahmud-Mahmud b. 

Şerif, (Kahire: Daru’l-Maârif, ty.), 2: 254; Kadir Özköse, “Mevlânâ’nın Akıl Eleştirisi ve Aklın İşlevselliğine 
Yönelik Yaklaşımları” Bozok Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11, sy. 11, (2017): 26-30. 

28  Muhâsibî, el-Akl ve Fehmü’l-Kuran, thk. Hüseyin Kuvvetlî, (Beyrut: Daru’l-Fikr, 1971), 203-206, 232. 
29  Muhasibi, er-Riâye, 97-100. 
30  Muhasibi, er-Riâye, 237-238. 



 KELAM KONULARINA TASAVVUFÎ YAKLAŞIM: HÂRİS EL-MUHÂSİBÎ’NİN “ER-RİÂYE Lİ 

HUKÛKİLLÂH” ESERİ ÖRNEĞİ  

 

Kader 

15/3, 2017 686 

 

 

 

 

tutmamıştır. Üçüncüsü ise, işleri tedbirli ve hesaplı olarak yerine getirme aracı olan 

akıl ve şer odağını temsil eden nefsin her ikisine birden sahip olan insanlar ve 

cinlerdir. Bu özelliklerinden dolayı insanlar ve cinler kullukla mükellef 

tutulmuşlardır.31 Muhâsibî’nin bu tasnifine bazı Kelam kitaplarında da rastlamak 

mümkündür. Kelam kitapları; Allah’ı salt akıl ile bulabilmenin imkân ve 

gerekliliğine, akıl sahiplerinin bu konuda mazur sayılamayacaklarına, insanların 

genelinin meleklerin genelinden daha üstün olduğuna veya insanların 

hayvanlardan bile daha aşağılık duruma düşebileceklerine Muhâsibî’nin mezkûr 

kuramıyla istidlalde bulunmuşlardır.32 

Muhâsibî, felsefî ayrıntılarına ve çeşitli sınıflandırmalara girmeksizin selim aklı 

kesin bir bilgi kaynağı kabul ederek halefi olan kelamcılara aklın bilgi kaynağı 

olması konusunda rehberlik etmiştir denilebilir. Selefin genel karakteristiğiyle 

uyumlu olarak henüz felsefenin etki alanına girmeyen, yalın Kur’an ve Sünnet 

merkezli bir tasavvuf düşüncesine sahip olan Muhâsibî’nin, aklın bilgi kaynağı 

olması konusunda naslardan aldığı ilham ve edindiği kanaat doğrultusunda akla 

gerektiği değeri verdiği söylenebilir. 

2.3. İlham 

İlham kelimesinin kökü olan l-h-m’nin sözlük anlamı yutmak ve yutturmaktır. 

Birisi bir şeyi tek hamlede yuttuğu zaman Araplar, ‘Leheme’ş-Şeye’ veya ‘İltehemehü’ 

ifadelerini kullanırlar.33 Terim olarak ise ‚bir şeyin kalple buluşturulması‛, ‚Allah 

tarafından birinin kalbine doğdurulan mana‛, ‚insanı bir şeyler meydana 

getirmeye ve bir şeyler yapmaya sevk eden duygu‛ gibi anlamlara gelmektedir.34 

Genel anlamda Kelam ilmi yalnız peygamberlerin ilhamını kabul eder. 

Peygamberler dışındaki diğer insanlarda feyiz yoluyla meydana gelen bilginin 

yakinî bilgi olma hususunda Kelam bilginleri ihtilâf etmişlerdir. Kiya'l-Herrâsî (ö. 

504/ 1110), Ebû Hâmid el-Gazzalî (ö. 505/1111), Râzî (ö. 606/1210) ve Âmidî (ö. 

631/1233) gibi bazı müteahhir kelamcılar, nazar ve istidlal söz konusu olmaksızın 

ilhamla yakinî ve kat'î bilgilerin elde edileceğini kabul ederler.35 

Tasavvufta ilham, kişinin manevi mertebesine ve ulaştığı manevi makama bağlı 

olarak kesin ve doğru bilgi sağlayan bir ilim kaynağı kabul edilmiştir. 

Mutasavvıflar ilim sebebi olarak akıldan daha çok ilhamı ön plana çıkarmışlardır. 

Bu, onları diğer düşünce ekollerinden ayıran en önemli özellikleridir. Onlara göre 

ilham, fiziksel objeyi idrak eden akıl ve duyunun ilinti alanlarını ve bunların 

algılayamadığı metafizik alanı idrak eden kapsamlı bir bilgi kaynağıdır.36  

Muhâsibî, ilhamı üç kısımda değerlendirmektedir. 

                                                           
31  Muhasibi, er-Riâye, 250. 
32  Ali b. Osman el-Ûşî, Merhu’l-Meâlî fi Şerhi’l-Emâlî, haz. Seyyid Ahmed Asım Ayntâbî, (Dersaadet: Matbaa-

ı Osmaniyye, 1887), 151. 
33  İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, 12: 554-55. 
34  Cürcânî, Ta’rîfât, 32; Tehânevî, Keşşâf, 1: 256-257. 
35  İsmail Hakkı İzmirli, Yeni İlm-i Kelâm, haz. Sabri Hizmetli, (Ankara: yy., 1981), 35. 
36  Ebu’l-Kasım Abdulkerim b. Hevâzin el-Kuşeyrî, er-Risâle, (Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2009), 119-20. 



Tarık TANRIBİLİR – Nail KARAGÖZ 

 

Kader 

15/3, 2017 687 

 

1. Rahmânî ilham: Allah’ın direkt olarak hatıra getirmesi ile veya görevli melekler 

aracılığıyla oluşan düşüncelerdir. Bu kısım, Peygamberimizin ‚insan, biri melekten 

diğeri de şeytandan gelen iki uyarı/dürtüye maruz kalır‛ 37 ifadesiyle 

delillendirilmiştir. 

2. Nefsânî ilham: Nefsin emir ve teşvikiyle gerçekleşen vesveselerdir. Muhâsibî, bu 

kısma şu ayetleri delil olarak getirmektedir: ‚Belki de nefisleriniz size kötü bir işi güzel 

gösterdi‛38, ‚Nihayet nefsi kardeşini öldürmeye itti de onu öldürdü‛39 ve ‚Doğrusu nefis 

kötülüğü emredicidir.‛40 

3. Şeytânî ilham: Şeytanın kötülüğü cazip göstermesi, vesvese vermesi ve 

kışkırtmasıyla meydana gelen düşüncelerdir. Nitekim Allah, peygamberimize 

böyle bir durumda kendisine sığınmasını emrederek ‚Eğer şeytandan bir kışkırtma 

gelip seni dürterse hemen Allah’a sığın. Çünkü O işiten ve bilendir‛41 buyurmuştur. 

Muhâsibî, havâtırın hangi cinsten olduğunu ayırt etmek için ilmî ölçütleri esas 

almayı, Kuran ve Sünneti rehber edinmeyi, zararlı olan ilhamları yararlısından 

temyiz edecek zorunlu bir araç olarak aklı etkin bir biçimde kullanmayı 

öngörmüştür. Ona göre kişi, kalbine doğan her ilhamın meşruiyetine dair adı 

geçen delillere başvurmalıdır.42  

Muhâsibî’ye göre bu ilhamlar, kimi zaman bidatleri bile sünnet olarak göstermeye 

çalışan nefsânî veya şeytânî bir yanıltmadan ibaret olabilir. Örneğin, Allah’ı tenzih 

etmek için Kaderiyye, teşbihi reddetmek için Cebriyye, Cehmiyye’yi reddetmek 

için Müşebbihe, ahiretteki azabı kabullenmek için Mu’tezile, Allah adına 

gazaplanıp kılıcı öne çıkaran Hariciyye, imanı eksiklikten tenzih etmek için Mürcie 

gibi akımlar; akıl, ilim, Kitap ve Sünnet delillerinin bütünüyle etkin olduğu bir 

kontrol mekanizması geliştiremedikleri için iyi niyetleri bile onları hakikate 

ulaştıramamış, bilakis bidate düşmelerine neden olmuştur.43 

Muhâsibî, Kuran, Sünnet ve İcma’ya uymayan, akıl ve ilmin süzgecinden 

geçirilmeyen bir ilhamın meşru olmadığını ifade ederek ilhamı bir takım şartlara 

bağlı olarak bilgi kaynağı kabul etmiştir. O, bu yönüyle ilhamın bilgi kaynaklığını 

kabul eden bazı müteahhir kelamcılara örneklik teşkil ettiği gibi ilham bilgisinin 

değerlendirilmesi konusunda ise mutasavvıflar için makul ve meşru bir yöntem 

ortaya koymuştur.  

3. İman 

Lügatte kabullenmek, benimsemek, güvenmek, güven vermek, tasdik etmek vb. 

anlamlara gelen iman44 ıstılahta ise Allah tarafından peygamberler aracılığıyla 

bildirilen her türlü bilgi, esas ve hükümlere gönülden boyun eğmek, benimsemek, 

                                                           
37  Tirmizi, Sünen, “Tefsiru süre”, 2. 
38  Yusuf 12/18. 
39  Maide 5/30. 
40  Yusuf 12/53. 
41  Araf 7/200. 
42  Muhâsibî, er-Riâye, 126-27. 
43  Muhâsibî, er-Riâye, 125-29. 
44  İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, 13: 21. 



 KELAM KONULARINA TASAVVUFÎ YAKLAŞIM: HÂRİS EL-MUHÂSİBÎ’NİN “ER-RİÂYE Lİ 

HUKÛKİLLÂH” ESERİ ÖRNEĞİ  

 

Kader 

15/3, 2017 688 

 

 

 

 

inanmak ve tasdik etmek anlamına gelmektedir.45 İmanda asıl olan gayba iman 

etmektir. Gayb ise dış duyu araçlarıyla hissedilemeyen, bilinemeyen, mecliste 

hazır bulunmayan, emaresi bulunmaksızın istikbalde gerçekleşecek olan, mazide 

gerçekleşse bile unutulmaya mahkûm olan, halde gerçekleşse bile duyu alanımızın 

haricinde bulunan ve erişme imkânı bulunmayan gizemli alanlar hakkında 

kullanılan iman ve ilimle ilgili önemli bir kavramdır.46 

Muhâsibî, gaybı görme duyusu ile görülemeyen şeyler olarak tanımlar. Ona göre 

gayb, yalnızca yakîn denilen derin bir inanç ve gönül gözü ile idrak edilebilir. 

Nitekim o, Allah’ın va’d ve vaîdde bulunmasının hikmetini, insanların göremediği 

ahiret âlemi hakkında va’d ve vaîd ayetleri üzerinde tefekkür ederek gaybı 

anlaması ve kesin bir inanca sahip olması ile açıklamaktadır. Muhâsibî’ye göre 

gayb, görmek ile; gaybı görmek de tefekkür ile bilinebilir. Dolayısıyla tefekkür 

etmeden kesin bir inanca ulaşılamayacağı açıktır.47 Böylece Muhâsibî, tahkiki 

imanın gerekliliğine akli istidlalde bulunmuştur.  

Muhâsibî gayba imanın ancak tefekkür ve tezekkür ile gerçekleşebileceğine 

naslardan da birtakım deliller getirmiştir. ‚Hz. Peygamber, gecenin geç 

saatlerinde, ‘Şüphesiz bütün bunlarda düşünen toplum için ibretler vardır’48 ve ‘Ayakta 

dururken, otururken, yanları üzere yatarken Allah’ı anarlar. Rabbimiz! Sen bu varlığı boşa 

yaratmadın. Seni tenzih ederiz. Bizi cehennem azabından koru!’49 ayetlerini okudu ve 

‘bu ayetleri okuduktan sonra sakalına elini süren, fakat onları düşünmeyene 

yazıklar olsun!’ deyip geceyi ağlayarak namaz kılmakla geçirdi.‛50 anlamındaki 

hadis gaybe imanın ancak derin düşünce ile gerçekleşebileceğini destekler 

mahiyettedir. 

Muhâsibî, imanın mahiyetiyle ilgili açıklama meyanında ise Allah hakkına riayet 

etmeğe kalpten başlamak gerektiğini; çünkü kalbin insana ilk tesir eden ve bütün 

organlara tahakküm eden bir merkez olduğunu ifade ederek bu bağlamda kalbin 

yapması gereken üç eylemi zikretmiştir. 

1. İman edip küfürden uzaklaşma, 

2. Sünnete inanıp bidatten uzaklaşma, 

3. İbadete inanıp Allah’ın hoşlanmadığı kalbî fiillerden uzaklaşma.51 

Muhâsibî, mezkûr maddelerden de anlaşılacağı üzere imanı bir kalp ve vicdan işi 

yani kalbin bir fiili olarak görmüş, kalp ile organların eylemleri arasında sıkı bir 

ilişki ortaya koyarak iman-amel ilişkisinde ameli imanın bir sonucu olarak 

görmüştür. O, inanç merkezi olan kalbin; iman, sünnet ve kulluk bilinci/sevgisi ile 

süslendiğinde küfür, bidat ve Allah’ın razı olmayacağı bütün inanç ve 

                                                           
45  İsmail Yürük, Şemsüddin Muhammed b. Eşref el-Huseynî, es-Semerkandî’nin Belli Başlı Kelami Görüşleri 

(Allah ve İman Anlayışı), (Doktora Tezi, Erzurum, 1987), 146. 
46  Muhammed Ali es-Sabûnî, et-Tibyân fî Ulûmi’l-Kur’ân, (Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 2012), 122-27; 

İlyas Çelebi,  “Gayb”,  Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, c. 13 (İstanbul: TDV Yay., 1996) 404-9.  
47  Muhâsibî, er-Riâye, 89. 
48  Ra’d 13/3. 
49  Ali İmran 3/191. 
50  Muhâsibî, er-Riâye, 88-89. 
51  Muhâsibî, er-Riâye, 124. 



Tarık TANRIBİLİR – Nail KARAGÖZ 

 

Kader 

15/3, 2017 689 

 

düşüncelerden arınarak fıtrat üzere halis ve doğru bir imana sahip olacağına işaret 

etmiştir. 

4. Küfür 

Genel kabule göre insanlar, inkâr bakımından üç kısma ayrılmaktadır. Bunlar, 

müşrik,  münafık ve kâfir olarak gruplandırılır. Müşrik, Allah’a zat, sıfât ve 

fiillerinde ortak koşan kimseye denir. Şirkin; müstakil şirk, teb’iz şirki, takrîb şirki, 

taklîd şirki, sebepler şirki ve gizli şirk gibi çeşitli kısımları bulunmaktadır. 

İnkârcıların en tehlikelisi ise münafıktır. Münafık, diliyle tevhidi ikrar ettiği halde 

kalbi dilini tekzip eden, dış görünüşte Müslüman gibi davranan ancak içinde küfrü 

gizleyen ikiyüzlü kimse demektir. Kâfir ise daha geniş bir kavram olarak bütün 

inkâr akımlarını kapsamakla birlikte özel olarak hem kalbi ile tekzip hem de dili ile 

inkâr eden kimseye isim olarak verilmektedir. Küfür de kendi içerisinde cehalete 

dayalı küfür, inattan veya imana aykırı söz ve davranıştan kaynaklı (hükmî)  küfür 

gibi çeşitli kısımlara ayrılmaktadır.52 

Muhâsibî şirki riya penceresinden incelemektedir. Ona göre riya, ilk önce küçük 

riya ve büyük riya olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. O büyük riyayı, ‚kişinin 

ibadetlerini sadece insanlara yaranmak için yapması ve Allah’ı asla 

amaçlamaması‛ olarak tanımlamaktadır. Bu kısma dayanak olarak şu hadisi 

getirmiştir: Şeddâd b. Evs : ‚Bir gün Peygamberimizi ağlarken gördüm. Sebebini 

sorunca şu cevabı verdi. ‚Ümmetim için korktuğum bir iş var: Şirk. Ümmetim 

puta, güneşe, aya vb. tapmayacaktır. Ancak amellerine riya sokacaktır. Bu da 

korktuğum şeylerin en kötüsüdür.‛53  

Muhâsibî’ye göre küçük riya ise ‚Allah’a kullukta Allah’la birlikte başkalarını da 

amaçlamak‛ diye tanımlanmaktadır. Muhâsibî, bunu ‚amelî şirk‛ olarak 

nitelemiştir. Buna delil olarak ise şu hadisi getirmektedir: Tavus’un rivayetine 

göre, Peygamberimize bir adam gelip ‚Ya Rasulallah! Kişi sadaka verir ve buna 

mukabil övülmeyi arzularsa durumu nedir? diye sorar. Peygamberimiz, ‚Kim 

rabbine kavuşmak istiyorsa iyi bir iş yapsın ve Rabbine ibadette hiçbir şeyi ortak 

koşmasın‛54 ayeti nazil oluncaya kadar bir şey demedi. 55 Bu ayetin, kullukta hem 

hakkın hem de halkın rızasını birlikte amaç edinen kimseye cevap olarak indiği 

açıktır. Bütün bunların ışığında Muhâsibî’ye göre şirki, ‚Allah’tan başkasına ya da 

Allah’la birlikte başkalarına kulluk etmek‛ olarak tanımlayabiliriz. O, şirki, gizli 

şirk olarak nitelenen riya ile açıklamıştır. Riyanın da büyük olanını Allah’a 

müstakil şirk koşmak, küçük olanını ise Allah’a ulûhiyette teb’iz şirki yani Allah’la 

birlikte başkalarına kulluk olarak değerlendirmiştir. Kelam ilminde ise riyadan 

arınarak ibadetlerde yalnız Allah’ı arzulamak ‚amelî ve irâdî tevhid‛ olarak 

değerlendirilmiştir.56 

                                                           
52  Detaylı bilgi için bkz. Şerafeddin Gölcük ve Süleyman Toprak, Kelam (Tarih-Ekoller-Problemler), (Konya: 

Tekin Kitabevi, 2012), 138-43. 
53  Müsned, 4: 24, 126. 
54  Kehf 16/110. 
55  Muhâsibî, er-Riâye, 210-212. 
56  Mevlüt Özler, İslam Düşüncesinde Tevhid, (İstanbul: Rağbet Yay., 2016),  49-50. 



 KELAM KONULARINA TASAVVUFÎ YAKLAŞIM: HÂRİS EL-MUHÂSİBÎ’NİN “ER-RİÂYE Lİ 

HUKÛKİLLÂH” ESERİ ÖRNEĞİ  

 

Kader 

15/3, 2017 690 

 

 

 

 

Muhâsibî, insanlar duymasaydı ya da görmeseydi münafıkların hiç kulluk 

etmeyeceklerini ifade ederek şirkin tanımına benzer bir şekilde nifakı da riya ile 

bağlantılı değerlendirmiştir. Münafıkların, yalnızca insanların gözü önünde kulluk 

sergilemeleri, Allah’ın gazabından emin olduklarının ve Allah’ı hafife aldıklarının 

göstergesi olarak kabul edilmiştir. Bunların her ikisi de itikadî açıdan çok 

problemli yaklaşımlardır. Muhâsibî, ‚Allah’ın işlerini hafife alanı Allah da hafife 

alır‛ vecizesiyle istihfâfın/dini hafife almanın nifak alametlerinden oluşunu ayrıca 

ifade etmiştir.57                       

Muhâsibî, Yahudilerin peygamberimize iman etmemesinin sebebini hasetle 

açıklayarak, onların hasedini daha önce sahip oldukları riyasetin elden giderek 

peygamberimize geçmesi endişesine dayandırır. Bundan dolayı Yahudilerin, 

Peygamberimizin Allah katından hak olarak gönderildiğini bildikleri halde 

küfürde inatları/inadî küfür sebebiyle iman etmediklerini ifade eder.58 

5. Zelle  

Lügatte; kaymak, ayak sürçmesi, tökezlemek ve hata yapmak gibi anlamlara gelen 

zelle kavramı59, kelam literatüründe; peygamberlerin ismet sıfatları çerçevesinde 

günah işleme potansiyellerinin ve yaptıkları hataların mahiyet ve boyutunun 

incelendiği önemli bir nübüvvet konusudur.60 Peygamberlerin bazı günahlar 

işlediğini düşündüren rivayetler, onların günahlardan masum olup olmadığı ve bu 

tür nasların nasıl anlaşılması gerektiği problemini ortaya çıkarmıştır. 

Muhâsibî; Davud, Süleyman ve Eyyüb peygamberler örnekliğinde 

peygamberlerden sadır olabilecek zelle hakkında bir takım değerlendirmelerde 

bulunmaktadır. O, Davud’un: ‚Ey Rabbim, Davud ailesinden birinin ihya etmediği 

bir gece ve oruç tutmadığı bir gün yoktur‛ dediğini rivayet ederek onun, Allah’a 

olan itaatini beğenip ucuba kapılması sebebiyle günaha girdiğini belirtirken bu 

günahı ifadede kelâm literatüründe peygamberlerin hatası için kullanılan ‚zelle‛ 

kavramı yerine ‚zenb‚ kavramını tercih etmiştir. Allah’ın bu hatasından dolayı 

Davud’u nefsiyle baş başa bırakmakla cezalandırdığını, bu olayın vefat edinceye 

kadar onda pişmanlığa neden olduğu gibi ahirette de rahatsızlık vereceğini 

belirtmiştir.61 Muhâsibî’nin bu ifadelerinden peygamberler için gerek dünyada ve 

gerekse ahirette nevi şahıslarına münhasır ilâhî bir cezalandırılmanın imkânını 

çıkarsamak mümkündür. Yine Davud’un, Allah’tan imtihan edilmeyi istediğini 

fakat imtihana tabi tutulduğunda ise sabredemeyerek imtihanı kaybettiğini 

söyleyerek62 peygamberlerin de imtihanda kusur edebileceğini hissettirmiş ve 

onların beşeriyet vasfına vurgu yapmıştır.  

Eyyüb’ün meşhur imtihanı sırasında ‚Ey Rabbim! Ben bütün işlerimde senin 

isteğini kendi isteğime tercih ettim. Sen de beni buna müptela kıldın‛ diyerek 

                                                           
57  Muhasibi, er-Riâye, 367-70. 
58  Muhasibi, er-Riâye, 616. 
59  İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, 11: 21. 
60  Abdulkahir el-Bağdâdî,, Kitabu Usuli’d-Din, (İstanbul: Matbaatü’d-Devle, 1928), 167-68. 
61  Muhâsibî, er-Riâye, 443-44. 
62  Muhâsibî, er-Riaye, 423 



Tarık TANRIBİLİR – Nail KARAGÖZ 

 

Kader 

15/3, 2017 691 

 

yakarınca ‚bunu yapma gücünü kimden aldın Eyyüb‛ diye bir ses işitip bunun 

üzerine hatasının hemen farkına vararak ‚senden ey Rabbim‛ itirafıyla tevbe 

ettiğini anlatmaktadır.63 Eyyüb Peygamber örneğinde ise peygamberlerin, hataları 

sırasında ilahi uyarıya muhatap alınıp hatada istikrar etmeyerek bundan derhal 

döndüklerini görmekteyiz. 

Muhâsibî, Süleyman’ın, ‚bu akşam eşlerimden yüz tanesini dolaşacağım‛ deyip 

inşallah demediği için çocuk elde etme maksadının gerçekleşmediğini 

aktarmaktadır.64 Bu anlatıma göre, Süleyman’ın Allah’a tevekkül etmeyi unutarak 

nefsine güvenmesi sonucunda irade ettiği evlatlardan mahrumiyetle 

cezalandırıldığını çıkarsamak mümkündür.  

Kelamda öncelikle bu tür haberlerin sıhhati üzerinde durulmuş ve âhâd yolla 

gelenlerin reddedilmesi, tevâtür yoluyla gelenlerin ise mümkün mertebe hakiki 

manalarından sarf-ı nazar edilerek tevil edilmesi gerektiği ifade edilmiştir. Sıhhati 

sabit olan bu tarz haberlerin de ya evlâyı terk ya da peygamberlikten önce vuku 

bulmasıyla tevil edilmesi gerektiği vurgulanmıştır.65 

Muhâsibî, esasen bir ahlak felsefesi kitabı olan er-Riâye’de kendini beğenmemek, 

Allah’a tevekkül etmek ve Allah’ın her hükmüne rıza göstermek gibi güzel ahlak 

hasletlerinin anlatımında kimi peygamberlerden çeşitli örnekler vererek bu 

bağlamda zelle ile ilgili görüşlerini beyan etmiştir. Sistematik bir Kelam kitabı 

olarak yazılmayan er-Riâye, tasavvuf merkezli bir üsluba sahip olduğu için 

nübüvvet konusunun diğer problemleriyle ilgili yeterince bilgi içermemektedir. O, 

peygamberlerin zelleden sonra tertemiz, şehvetin bulaşmadığı ve harama götüren 

zevklerden arınmış bir kalbe döndüklerini ifade ederek66 günah işleme noktasında 

peygamberler ve diğer insanlar arasındaki farklara dikkat çekmiştir. Yani insanlar 

günahta ısrarlı ve inatçı olabilirken; peygamberler hakkında günahta istikrar 

bulunmadığını, onların her günahtan hemen sonra kendilerini temizlediklerini ve 

bu yüzden hiçbir zaman günahın içerisine batmayacaklarını anlatmak istemiştir. 

6. Meâd 

6.1. Şefaat 

Ehl-i Sünnet’in genel kanaatine göre şefaat; peygamberler, âlimler, şehitler, 

melekler vb. Allah’ın razı olduğu çeşitli sınıfların yine Allah’ın izin verdiği ve razı 

olduğu bir takım gruplar için günahlarının bağışlanması veya mertebelerinin 

yükseltilmesi gibi menfaat içerikli konularda Allah’tan talep ve duada bulunması 

anlamına gelmektedir.67 

                                                           
63  Muhâsibî, er-Riâye, 427. 
64  Muhâsibî, er-Riâye, 347-48. 
65  Seyyid Şerif Cürcânî,, Şerhu’l-Mevâkıf fi İlmi’l-Kelam, çev. Ömer Türker, (İstanbul: TYEKB, 2015), 3: 488-

530; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 171.  
66  Muhâsibî, er-Riâye, 78. 
67  Ebu’l-Yüsr Muhammed Pezdevî, Usulu’d-Din, (Kahire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türas, 2003), 166; 

Abdülmelik bin Abdullah bin Yûsuf bin Muhammed  el- Cüveynî,  Kitabü’l-İrşâd, ilâ Kavâidi’l-Edille fî 
Usuli’l-İtikâd, (Mısır: Mektebetü’l-Hancî, 1950), 393. 



 KELAM KONULARINA TASAVVUFÎ YAKLAŞIM: HÂRİS EL-MUHÂSİBÎ’NİN “ER-RİÂYE Lİ 

HUKÛKİLLÂH” ESERİ ÖRNEĞİ  

 

Kader 

15/3, 2017 692 

 

 

 

 

Muhâsibî, şefaati neseple övünme başlığı altında incelemiştir. Ona göre salih 

olmayan bir soy ne kadar çok dünyalık itibar ve zenginliğe sahip olsa da bu hiçbir 

şekilde gurur ve övünç kaynağı olamaz. Övünülmesi gereken nesebin 

peygamberler ve salih insanların soyundan gelmek olduğunu söylemiştir. Bunun 

gerekçesi olarak da peygamberimizin yakınlarına şefaat edeceğini ifade ettiği sözü 

öne sürülmüştür. Muhâsibî, Salih insanları peygamberimize kıyas ederek onların 

da yakınlarına şefaat edeceklerini çıkarmıştır. Ancak o, bunu açıklarken sadece 

nesep bağına güvenilmemesi gerektiğini, korku ile ümit arasında amellere 

yönelmemizi uyarmayı da ihmal etmemiştir. Bunun gerekçesi olarak ise 

peygamberimizin yukarıdaki sözünün başında ifade ettiği ‚Ey Muhammed’in kızı 

Fatıma ve ey Muhammed’in amcası Abdulmuttalib’in kızı Safiye! Kendiniz için iyi 

ameller işleyin. Allah katında size hiçbir yardımım olamaz‛ 68 sözlerini öne 

sürmüştür. Muhâsibî; bu tarz hadislerde şefaatin yakınlara tayin edilmesinin, 

şefaatin anılan kesimlere mahsus olduğu anlamına gelmediğini; çünkü buradaki 

zikrin tahsis anlamında olmayıp temsil ve benzeri başka anlamlar içerdiğini ve 

ifade etmiştir. Ayrıca sadece yakınlığa güvenilmeyip, amellere yönelmeyi tavsiye 

eden hadislerle şefaatin bütün ümmete şamil olduğu görüşünü desteklemiştir.69  

Muhâsibî, peygamberlerin ve evliyanın şefaatinin mutlak değil, bazı sınırlamalarla 

geçerli olduğu kanaatindedir. O şefaati, Allah’ın gazabını hak eden kullara 

merhamet etmek için peygamberler, veliler ve diğer salih kulların vesile kılındığı 

bir izin olarak tanımlamaktadır. Nitekim Allah, melekler hakkında ‚Ancak Allah’ın 

razı olduğu kişiye şefaat edebiliyorlar‛70 buyurmaktadır. Peygamberimiz ise 

‚Ashabımdan bir kısmı sol tarafa gitmekle emredilir. Ben Ey Rabbim! Onlar benim 

ashabımdır! diye yalvarırım. Allah cevaben ‚senden sonra onların ne yaptıklarını 

bilmiyorsun der.‛71 buyurmaktadır. Muhâsibî geride geçen naslar yardımıyla, 

şefaatin kabul edilmesinin şartı olarak kabul ettiği Allah’ın razı olması ve şefaat 

için izin vermesi tezini kanıtlamaya yönelik delil getirirken; diğer yandan salt 

akrabalık bağına güvenerek amelleri terk etmenin şefaatten mahrum olmaya 

neden olacağını görüşünü de desteklemek istemiştir.72 

6.2. Ru’yet  

Ru’yet insanların Allah’ı görebilme yetisinin olup olmadığı, bu yetiye herhangi bir 

zaman, mekân ya da şartlarda sahip olup olamayacağı, Allah’ın görülmeye 

elverişli olup olmadığı, görme mümkünse nasıl gerçekleşeceği, muhal ise neden 

gerçekleşemeyeceği gibi konuları kapsayan tartışmalı bir kelam konusudur. 

Muhâsibî, nefsini tanıyan ve kalbine dikkat edenlerle sadece dünya kaygısı 

taşıyanların akıbetlerinin aynı olmayacağını ifade etmektedir. O, nefsini tanıyan ve 

kalbine dikkat eden insanların parlak bir geleceğe yani ahiret saadetine 

kavuşacaklarını ifade etmiştir. Ona göre fani olmayan kalıcı hedeflerin peşinde 

koşan insanların, Allah’ın komşuluğunu sağlayacaklarını, rızasını kazanacaklarını, 

                                                           
68  el-Buhârî, Vasâyâ, 11; Nesâî, Vasâyâ, 375.  
69  Muhâsibî, er-Riâye, 454-55. 
70  Enbiya 21/28. 
71  Buhari, “Fiten”,1. 
72  Muhâsibî, er-Riâye, 454-55. 



Tarık TANRIBİLİR – Nail KARAGÖZ 

 

Kader 

15/3, 2017 693 

 

gazabından emin olacaklarını ve hatta Allah’ın bu lütuflarla yetinmeyip onları 

kendisini görme nimetiyle ödüllendireceğini ifade etmektedir. Muhâsibî saydığı 

nimetler içerisinde ru’yetullah’ı en büyük nimet olarak değerlendirmiştir. O, 

seçkin kulların cennette Allah’ı görme nimetiyle ödüllendirileceklerini, ‚Takva 

sahipleri cennetlerde ve ırmak kenarlarında güçlü ve yüce Allah’ın huzurunda hak 

meclislerindedirler‛73 ayetine dayandırmaktadır. 74  

6.3. Nefis ve Ruh 

Muhâsibî, Allah’ı tanımayı, nefsin varlığını kabule bağlamaktadır. Çünkü nefsi 

tanıyıp, ondan sakınmak Allah’a olan tevekkül ve yakinimizi artırmaktadır. O, 

Allah ile nefis arasında ters orantı kurarak nefisten nefret edenin Allah’ı 

seveceğini, nefsimizi tanıdıkça ona kızgınlığımızın, Allah’a ise sevgimizin 

artacağını ifade etmektedir. İşte bu yüzden Muhâsibî, nefis ile mücadelenin 

yollarını göstermektedir. Ona göre nefse karşı Kitap ve Sünnet delilleriyle 

mücadele edilmelidir. Nefse karşı ayetten ve sünnetten deliller getirerek ayıp ve 

kusurlarını terke zorlanmalıdır. Nefis, günahlarını itiraf eder ve dönüş yaparsa ne 

âlâ! Yok, eğer inat ederse ona vazgeçmesi için Allah’ın azabı hatırlatılmalıdır.75  Bu 

açıklamalarında Muhâsibî, nefsi, insan bedeninde mevcut, şer ve fesat cibilliyetli, 

insanı fenalığa sevk ve teşvik eden, salih amellerden vazgeçiren, yerilmiş ve 

muhalefet edilmesi gereken bir şey olarak anlatmıştır. Nitekim Kur’an’da tespit 

edilen nefsin çeşitlerinden76 biri de Muhâsibî’nin zikrettiği türden olan nefistir. Bu 

nefsin varlığına, ‚Ben nefsimi kötülükten temize çıkarmam. Elbette nefs daima insana 

kabahat ve isyan ile emreder; ancak Rabbimin günahtan muhafaza ettikleri başka‛77 ayeti 

delil getirilmektedir. 

Muhâsibî, ruhu ölüm acısı ve sıkıntısı üzerinden anlatır. Ruh, bütün vücudumuzu 

kapladığı için bir diken bile batsa acısının hissedildiğini ifade eder. Bu örneği, acı 

ve lezzet duymanın ruh sayesinde gerçekleştiğini anlatmak için zikreder. Hatta 

ruh çıktıktan sonra bedenin ateşe bile atılsa acı duymayacağını ifade ederek nimet 

ve azabın ancak ruh ile hissedilebileceğini anlatır. Ona göre ölüm acısı, ruh bütün 

zerrelerimizden söküldüğü için her acıdan daha şiddetli olacaktır.78 Muhâsibî, 

ruhu maddi bir cevher olarak değerlendirmiştir. Bu görüşü savunanlara göre ruh, 

mahiyet itibariyle hislerle algılanan bedenden farklı olarak, gül suyunun gülde, 

zeytinyağının zeytin tanesinde, ateşin köz halindeki kömürde yayıldığı gibi 

bedene yayılan ve hayatla bizzat vasıflanan, nurânî, yüce, hareketli, latîf ve şeffaf 

bir cisimdir. Çözülme ve parçalara ayrılmayı kabul etmez. Beden ruhla birleşmeye 

elverişli olduğu müddetçe onunla birleşir, ona hayat verir. Bu denge bozulduğu 

zaman ruh bedeni terk eder ve hayat kesilir.79 

Sonuç 

                                                           
73  Kamer 54/54-55. 
74  Muhâsibî, er-Riâye, 90. 
75  Muhâsibî, er-Riâye, 408-11. 
76  M. Ali Aynî, Nefs Kelimesinin Anlamaları, Daru’l-Fünûn fakültesi Mecmûası 4, sy. 14, (1930 Şubat), 50 
77  Yusuf 12/53. 
78  Muhâsibî, er-Riâye, 181. 
79  Şehristânî, el-Milel ven’Nihal, 1: 157. 



 KELAM KONULARINA TASAVVUFÎ YAKLAŞIM: HÂRİS EL-MUHÂSİBÎ’NİN “ER-RİÂYE Lİ 

HUKÛKİLLÂH” ESERİ ÖRNEĞİ  

 

Kader 

15/3, 2017 694 

 

 

 

 

Muhâsibî, ‚er-Riâye li Hukûkillâh‛ adlı eserinde Kelam-Tasavvuf ilişkisini 

sistematik bir tarzda ortaya koymuş, mutlak teslimiyetçi sûfî yönüyle akılcı 

mütekellim yönünü uzlaştırarak Kelamî-Tasavvufî görüşlerini maharetle 

sentezlemeyi başarmıştır. O, başarıyla temsil ettiği bu çift yönlü özelliği sayesinde 

başta Gazâlî (ö. 505/1111) olmak üzere kendisinden sonra gelen birçok önemli 

mütekellim-mutasavvıf şahsiyet için rol model olmuştur. 

Muhâsibî, ilk dönem sûfî düşüncenin genel karakteristiğiyle uyumlu olarak Kelam 

yöntemine karşı mesafeli bir duruş sergilemiş ve Kelama yönelik bir takım 

olumsuz eleştiriler yöneltmiştir. O, eleştirilerinde hedef aldığı ‚kelamcılar‛ 

ifadesiyle Sünnî ekolün dışındaki mezhepleri kastetmiş ve onların faaliyetlerini 

anti sistematik ve basit bir cedele indirgemiştir. O, prensip olarak tartışma 

yöntemine karşı çıksa da bu yöntemin etkisinden kurtulamamıştır. Bu tavrı, onun 

Ehli Sünnet’in ilk kelamcılarından ve kurucu unsurlarından kabul edilmesinin bir 

sebebi olarak açıklanabilir.  

Muhâsibî, müteşâbihin tevil edilmesi konusunda prensip olarak çekimser bir tavır 

sergilemiştir. O, müteşâbih nasların tevil edilmesini gerekli gördüğü durumlarda 

tevilin sağlıklı olabilmesi birtakım kurallar geliştirmiştir. Ona göre tevilin; Kitap, 

Sünnet ve İcma’ya uygun olması ve anlamı açık olmayan müteşâbih nasların 

anlamı açık ve net olan muhkem nasların süzgecinden geçirilmesi gerekmektedir. 

O, bu yaklaşımıyla teslimiyetçi sûfî ve akılcı mütekellim karakterlerini uzlaştırarak 

dönemsel selefin set çektiği tevil kapısını ilk aralayan şahsiyetlerden biri olmuştur. 

Bu yönüyle de kendisinden sonra gelen başta Eş’arî (ö. 324/935-36) olmak üzere 

birçok önemli kelamcı şahsiyet için rol model olmuştur.  

Muhâsibî aklın, kesin bir bilgi kaynağı olduğuna dair bir takım aklî deliller 

getirmiştir. O, aklı; bilgi için hakiki bir sebep değil, sadece sıradan bir vasıta olarak 

görmektedir. Bundan dolayı kişinin, düşünme eyleminde aklına değil, Allah’a 

güvenmesi gerektiğini belirtir. O, aklı tamamen devre dışı bırakmamış, aklın 

kullanımı sonucunda çözüme kavuşturulamayan problemlerin çözümü 

konusunda ilhamı takviye edici bir bilgi kaynağı olarak kabul etmiştir. Onun, akla 

gösterdiği önem ve verdiği değer ardından gelen Ehl-i Sünnet kelamcıları için de 

örneklik teşkil etmiştir. 

İlhamı belirli şartlara bağlı kalarak meşru kabul eden Muhâsibî, ilhamın bilgi 

kaynaklığını kabul eden bazı müteahhir kelamcılar için bu yönüyle örneklik teşkil 

ederken, sûfîler için de ilhamın bilgi değerine yönelik meşru ve makul bir ölçü 

ortaya koymuştur. Ona göre ilhamın makbul olabilmesi için Kitap, Sünnet ve 

İcma’ya uyması, aklın ve ilmin süzgecinden geçirilmesi gerekmektedir.  

Muhâsibî, iman konusunda ‚gayb‛ kavramını merkeze alan bir yaklaşım 

sergilemiştir. O, gayba kesin bir şekilde iman etmeyi Allah’ın ayetleri üzerinde 

tefekkür etmeye bağlamıştır. Tefekkür etmeksizin gaybe imanın tam anlamıyla 

gerçekleşemeyeceğini ifade eden Muhâsibî, tahkikî imanın gerekliliğine işaret 

etmiştir.  



Tarık TANRIBİLİR – Nail KARAGÖZ 

 

Kader 

15/3, 2017 695 

 

Muhâsibî, şirk, nifak ve küfürden oluşan inkâr çeşitlerini riya, haset, istihfâf ve 

Allah’ın gazabından emin olmak gibi Tasavvuf ilmi tarafından mezmûm/yerilmiş 

haslet olarak kabul edilen kavramlarla ilişkili olarak değerlendirmiştir. O bu 

üslubuyla kötü ahlakın iman üzerindeki olumsuz etkileri ve bunun doğuracağı 

inanç problemlerine işaret etmiştir.  

 Zelle konusunda bir kısım peygamberler hakkında yaptığı nakillerle onların beşeri 

yönlerini ön plana çıkararak peygamber hakkında zenb/günah, kusur ve 

cezalandırılma gibi beşeri nitelikler ortaya koyan Muhâsibî, hatadan derhal 

vazgeçen, tertemiz, şehvetsiz, kasvetsiz ve art niyetsiz bir kalbe dönme hususunda 

da onları diğer insanlardan farklı bir formda değerlendirmiştir.  

Muhâsibî, nefis ve ruh kavramlarına farklı anlamlar yüklemiştir. Nefis kavramına 

daha çok tasavvufî perspektiften yaklaşan Muhâsibî, nefsi; fesat cibilliyetli, insanı 

sürekli kötülüğe teşvik eden, yerilmiş ve muhalefet edilmesi gereken bir tabiat 

olarak nitelemiştir. O, ruhu ise nefisten farklı olarak hayat ve idrake kaynaklık 

eden, bedenden bağımsız, nurani bir cisim olarak değerlendirmiştir. 

Muhâsibî, ahiretteki şefaat ve ru’yet ile ilgili konuları daha ziyade Allah’ın rızası, 

velayet, takva, maiyet, lütuf, gazap ve rahmet gibi tasavvufî kavramlarla ilişkili 

olarak değerlendirerek kelam konularına tasavvufî bir yaklaşım sergilemiştir. 

Kaynakça 

Bağdâdî, Abdulkahir. Kitabu Usuli’d-Din. İstanbul: Matbaatü’d-Devle, 1928. 

Cürcânî, Seyyid Şerif. Mu’cemü’t-Ta’rîfât, thk. Muhammed Sıddık Minşâvî. Kahire: 

Daru’l-Fazile, ty.  

__________. Şerhu’l-Mevâkıf fi İlmi’l-Kelam, çev. Ömer Türker. İstanbul: TYEKB, 

2015.  

Cüveynî, Abdülmelik bin Abdullah bin Yûsuf bin Muhammed.  Kitabü’l-İrşâd, ilâ 

Kavâidi’l-Edille fî Usuli’l-İtikâd, Mektebetü’l-Hancî. Mısır: yy., 1950. 

Çelebi, İlyas. ‚Gayb‛. Türkiye Diyanet Vakfı  İslam Ansiklopedisi, 8: 404-409. Ankara: 

TDV Yayınları, 1996. 

Çift, Salih. ‚İslam Düşüncesinin Kurucu Unsuru: Birleşen ve Ayrışan Yönleriyle 

Tasavvufun Usûl-i Fıkıh, Kelam ve İslam Felsefesi ile Olan İlişkisi‛, İslam 

Düşüncesinin Kurucu Unsurları: Usûl-i Fıkıh, Kelam, Tasavvuf ve İslam Felsefesi 

içinde. İstanbul:  Ensar Neş., (İSAV), 2016. 

Ebu Nuaym el-Isfehânî. Ahmed b. Abdullah, Hilyetül’l-Evliya ve Tabakâtü’l-Asfiyâ. 

Lübnan: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1988. 

Erginli, Zafer. ‚Muhâsibî‛. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 31: 13-16. 

Ankara: TDV Yayınları, 2006. 

Erkol, Ahmet. ‚Kelam İlmine Yöneltilen Eleştiriler (Selef Alimleri ve Gazali 

Örneği)‛. Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi, 2002.  



 KELAM KONULARINA TASAVVUFÎ YAKLAŞIM: HÂRİS EL-MUHÂSİBÎ’NİN “ER-RİÂYE Lİ 

HUKÛKİLLÂH” ESERİ ÖRNEĞİ  

 

Kader 

15/3, 2017 696 

 

 

 

 

Ferhânî, Muhammed Abdulaziz. en-Nibrâs Şerhu Şerhi’l-Akâid. İstanbul: Asitane 

Kitabevi, ty.. 

Gazâlî, Ebu Hamid. İhyâu Ulûmi’d-Din, thk. Seyyid İmran. Kahire:  Dâru’l-Hadis, 

2004. 

__________. ‚İlcâmü’l-Avâm an İlmi’l-Kelam‛, Mecmûatü Resâili Gazâli içinde, 3: 

41-83.  Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1971. 

__________. ‚Kavaidü’l-Akaid‛, İhya-i Ulumi’d-Din içinde, thk. Seyyid İmran 1: 

121-167. Kahire: Daru’l-Hadis, 2004.  

Gölcük, Şefafeddin ve Süleyman Toprak. Kelam (Tarih-Ekoller-Problemler). Konya: 

Tekin Kitabevi, 2012. 

Hallâf, Abdülvehhab. Usulu’l-Fıkhı’l-İslâmî. Kahire: Daru’l-Hadis, 2002. 

İbn Âşûr, Muhammed Tahir. Makâsidü’ş-Şeriati’l-İslâmiyye, thk. Muhammed Tahir 

el-Mîsavî. Ürdün: Daru’n-Nefâis, 2000. 

İbn Hallikân, Ebu’l-Abbas Şemseddin Ahmed. Vefeyatü’l-A’yan ve Ebnâü Ebnâi’z-

Zaman, thk İhsan Abbas. Beyrut: Daru Sâdır, 1994. 

İbn Kesir, Ebu’l-Feda İsmail. el-Bidâye ven’-Nihâye. Dımaşk: Daru İbni Kesir, 2010. 

İbn Manzur, Ebu’l-Fadl Cemaleddin. Lisânü’l-Arab. Beyrut: Daru Sâdır, 1300. 

İsmail Hakkı, İzmirli. Yeni İlm-i Kelâm,  haz. Sabri Hizmetli. Ankara: yy. 1981. 

Karagöz, Nail. Hanefi-Mâturîdî Gelenekte Kıyas İçerikli İstidlal (Hulviyyât Örneği). 

Ankara: Gece Kitaplığı, 2015. 

Kuşeyrî, Ebu’l-Kasım Abdulkerim b. Hevâzin. er-Risâle. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 2009. 

Aynî, M. Ali. ‚Nefs Kelimesinin Anlamaları‛. Daru’l-Fünûn Fakültesi Mecmûası 4, 

sy. 14, (1930): 45-52. 

Muhâsibî, Hâris b. Esed. el-Akl ve Fehmü’l-Kuran, thk. Hüseyin Kuvvetlî. Beyrut: 

Daru’l-Fikr, 1971. 

__________. ‚en-Nesâih‛, el-Vasâyâ içerisinde, thk. Abdulkadir Ahmed Ata. Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1986. 

__________.   ‚er-Riâye li Hukûkillâh‛, thk. Abdurrahman Abdulhamid el-Berr. 

Mısır: Daru’l-Yakin, 1999. 

Özköse, Kadir. ‚Mevlânâ’nın Akıl Eleştirisi ve Aklın İşlevselliğine Yönelik 

Yaklaşımları‛. Bozok Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11, sy. 11, (2017): 13-

34. 

Özler, Mevlüt. İslam Düşüncesinde Tevhid. İstanbul: Rağbet Yay., 2016. 

Pezdevî, Ebu’l-Yüsr Muhammed. Usulu’d-Din. Kahire: yy. 2003. 



Tarık TANRIBİLİR – Nail KARAGÖZ 

 

Kader 

15/3, 2017 697 

 

Ramazan Efendi. Şerhun li Ramazan Efendi alâ Şerhi’l-Akâid. İstanbul: Salah Bilici 

Kitabevi, ty. 

Sabûnî, Muhammed Ali. et-Tibyân fî Ulûmi’l-Kur’ân. Beyrut: el-Mektebetü’l-

Asriyye, 2012. 

Semerkandî, Muhammed b. Eşref Şemsüddin. es-Sahâifü’l-İlâhiyye, thk. Ahmed 

Abdurrahman Şerif. Riyad: yy., ty. 

Suyuti, Celaleddin Abdurrahman. el-İtkan fi Ulumi’l-Kuran, thk. Ahmet b. Ali, 

Daru’l-Hadis. Kahire: yy. 2006. 

Sühreverdî, Şihabüddin Ebu Hafs Ömer.  Avârifu’lMaârif, thk. Abdulhalim 

Mahmud-Mahmud b. Şerif. Kahire: Daru’l-Maârif, ty. 

Şehristânî, Muhammed b. Abdulkerim. el-Milel ven’Nihal. Beyrut: Daru’l-kütübi’l-

Arabiye, ty. 

Şık, İsmail, İsmail Yürük, Nail Karagöz, İbrahim Kaplan, Ömer Sadıker, Hamdi 

Akbaş. Kelam Tarihi/Kelam Ekolleri (KELAM I). Ankara: Gece Kitaplığı, 2017.  

Taftâzânî, Sa’deddîn Mesud b. Ömer b. Abdullah. Şerhu’l-Akâid. İstanbul: el-

Mektebetü’l-Hanefiyye, ty.  

Tehânevî, Muhammed Ali. Keşşâfü Istılâhâti’l-Fünûn ve’l-Ulûm. Beyrut: Mektebetü 

Lübnân, 1996. 

Topaloğlu, Bekir. Kelam İlmine Giriş. İstanbul:  Damla Yay., 2016.   

Ûşî, Ali b. Osman. Merhu’l-Meâlî fi Şerhi’l-Emâlî, haz. Seyyid Ahmed Asım Ayntâbî. 

Dersaadet: Matbaa-ı Osmaniyye, 1887. 

Yürük, İsmail. ‚Şemsüddin Muhammed b. Eşref el-Hüseynî, es-Semerkandî’nin 

Belli Başlı Kelami Görüşleri (Allah ve İman Anlayışı)‛, Doktora Tezi, Atatürk 

Üniversitesi, 1987. 

Zekiyyüddin Şaban. Usulu’l-Fıkhi’l-İslâmi. İstanbul: Mektebetü’l-İrşâd, 2016.  

Zeydan, Abdulkerim. el-Vecîz fi Usuli’l-Fıkhi. Beyrut: Müessetü’r-Risâle Nâşirun, 

2010. 


