
 

Research Article / Araştırma Makalesi 

 

Cite as/ Atıf: Yılmaz, M. (2023). Mucur’da nazar inanışı etrafında teşekkül etmiş pratikler. Turkish Studies - 
Language, 18(3), 2143-2162. https://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.71878 
Received/Geliş: 17 August/Ağustos 2023                Checked by plagiarism software 
Accepted/Kabul: 25 September/Eylül 2023 © Yazar(lar)/Author(s) | CC BY- NC 4.0 
Published/Yayın: 30 September/Eylül 2023   

 

 

Mucur’da Nazar İnanışı Etrafında Teşekkül Etmiş Pratikler 

Practices Formed around the Evil Eye Belief in Mucur 

 

Meltem Yılmaz*  

 
Abstract: Evil eye is described as a spiritual force that harms living or non-living things with the energy in 

their eyes in public. The energy of evil eye, which is common in almost any society, usually emerges with 

feelings such as jealousy, envy, wannabe, excessive love. From past to present, creatures that have attracted 

the attention of people with their particular superiorities such as beauty, success and wealth are exposed to 
evil eye. According to the perspectives of societies, some events pose danger. Evil eye is an event that should 

be protected as it poses a danger among the society, as well. Mishaps for no reasons, sudden deaths and 

incurable illnesses are often associated with the evil eye. That is why, it is believed that evil spirits are under 

the evil eye in Anatolia. As for the detrimental effects of evil spirits, an attempt is made by the practices that 

is taken under auspices. In this study, practices pertaining to the “evil eye”, which has an important place in 

Mucur folk beliefs, have been examined. In this context, firstly, a compilation study in the field was carried 

out, and then the compiled data was written under a certain classification. The compilation process from the 

field was carried out between 2008-2019 with the consent of the source persons. In the introduction part of 

the study, information is given about the concept of evil eye and the characteristics of the people who has the 

evil eye or has been affected by the evil eye in Mucur. Then, the practices people do to protect themselves 

from the evil eye and its effects were examined under two main titles: “Practices Made To be Protected from 

the Evil Eye” and “Practices Made to Heal the Evil Eye”. The tasks of the given practices are explained, and 
the analysis and evaluation of the implementations are included. As a result of the study, it was determined 

that the first need that motivates the belief in the evi leye is the security need of human beings. It has been 

determined that individuals affected by the evil eye are treated with magical applications. It has been 

determined that the symbolic images developed around the concept of the evi leye also support the transfer of 

culturel and national heritage. 

Structured Abstract: The evil eye energy, which is common in almost every society, usually arises with 

emotions such as envy, admire, wannabe, excessive love. It is believed that from the past to the present, 

especially beings who attract attention with their certain superiorites such as beauty, success and wealth are 

exposed to the evil eye. The two basic elements that allow the evil energy of the evil eye to pass to other 

people are "look" and "word". The fact that the two elements mentioned are seen as the tools of the evil eye 

may lie in the fact that the eye and tongue are seen as organs that cannot be prohibited by people, in other 
words, they cannot be prevented. 

 
* Dr. Öğr. Üyesi, Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü. 
Asst. Prof. Dr. Kırsehir Ahi Evran University, Faculty of Arts & Science, Department of Turkish Language and 
Literature.  

 0000-0001-8014-2268 
yilmazmeltem5@gmail.com 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


2144                                           Meltem Yılmaz 

 

Turkish Studies - Language, 18(3) 

The transitive and damaging power of the evil eye creates giving, receiving and breaking powers 

among the people. In this context, people who are famous for their bad looks; Receiver means living or non-

living beings exposed to the bad energy emitted by the transmitter with its positive, beautiful and remarkable 
features, and the term breaker refers to objects used to break the bad energy signals in the transmitter or to 

destroy the damage in the receiver. The evil eye beings are the ones who attract bad energy anda re in the 

position of receivers. The buyer must have the characteristics desired by society and individuals. These 

features are positive features such as beauty, success, wealth and healthiness. It is believed that there are 

various symptoms of the evil eye. These symptoms often adversely affect living creatures in the spiritual 

direction. Because it is believed that the soul full of bad thoughts and feelings will turn to another soul and 

look carefully, persistently and frequently, will increase the damaging power of the evil eye. 

In this study, "evil eye practices", which have an important place in Mucur folk beliefs, are 

examined. The practices formed around the evil eye were tried to be analyzed by psycho-social method. The 

mentioned method has enabled us to examine and explain the the effects of the social values and 

psychological reactions of individuals on the formation and development process of evil eye practices. As a 

result of the researches, it is believed that those who suddenly become sluggish, fall, experience severe 
headaches, become restless or get sick, yawn frequently, sob and tear in their eyes are worth the evil eye. Evil 

eye suppressant practices have been developed to protect people in similar situations. These practices are 

placed between the transmitter and the receiver to break the bad energy signals in the transmitter or to 

eliminate the damage in the receiver. The belief among the people that the evil eye is worth the attention of 

people or not, whether they are human or not, has led us to divide these practices into two. In this context, the 

practices of protection from the evil eye have been evaluated by dividing them into two as practices to protect 

people and other beings from the evil eye. The shortest way to protect yourself from the evil eye is to stay 

away from bad words and eyes. In this, people need to keep their happiness, wealth, and all their positive 

qualities they have, such as their health, secret. In addition, people can also resort to the evil eye and amulets 

written in masallah. 

Charms are objects that break the bad energy in the transmitter and are used as a shield between the 
transmitter and the receiver. These objects vary according to their sources and places of use. There are four 

sources of substances used as amulets. These include: spindle branch, grapes, plants such as black cumin; 

skulls of animals such as cows, horses, dogs, deer, animal sources such as tortoise shells; rock salt, evil eye 

beads, horseshoes, and other mineral sources, and religious elements where the protective power of prayers is 

refuged.Despite the measures taken to protect them from the evil eye, individuals who believe that they are 

touching themselves, their loved ones, the animals they have acquired, their goods and belongings resort to 

various practices to treat the bad effects of the evil eye. The most common of these are waxing with lead, to 

turn salt, to have zeğ/zağ stone burned, making incense from various plants and printing amulets. The most 

common evil eye treatment practice is lead casting practice. At the basis of the healing practices with salt 

blasting and lead pouring methods is the dream and desire of the person who touches the evil eye to blow his 

eye through imitation. In this context, every salt that explodes on the fire is imagined as the eye of the evil 

eye and a simulated, fictional detonation process is carried out. The act of spitting in treatment practices is 
usually performed by people who are described as ocak. Through saliva, the power of the ocak is transferred 

to the person with the evil eye. In this application, it may be aimed to purify the person with the evil eye with 

water and give him vitality. Healing practices have a conductive structure that provides purification. It is 

possible to see this conductivity, especially in the recitation of the prayers made into the water and in the 

drinking of this recited water. Because it was believed that the power of prayer would first pass to water and 

through water to the human body. In our opinion, the purifying property and fluid structure of water were 

effective in the formation of this belief. The basis of the evil eye treatment practices is usually the idea of 

transferring assets from a dry state to a liquid state. 

The symbolic images created around the evil eye support the transmission of cultural and national 

heritage. In this context, it can be said that the evil eye bead and the harmal are embodied forms of cultural 

belief.  People who are exposed to the evil eye are usually cured by magic practices after being detected by 
magic practices. The most practical about the evil eye occurs around babies, children and puerperals. This 

situation can be explained by the psychological and sociological needs of the child as living being that 

ensures the continuation of the lineage in society. The words spoken during the protection and healing of the 

evil eye have the functions of preserving the collective memory and transferring it to the future.  Therefore, 

these words can be considered products of "shared memory" or "shared experiences". The beliefs and 

practices formed around the evil eye have unifying functions that bring together the individuals of the society 



Mucur’da Nazar İnanışı Etrafında Teşekkül Etmiş Pratikler                                                         2145 

 

www.turkishstudies.net/language 

to which they belong in different times and places. These functions can develop a sense of cultural belonging 

in individuals. Although evil eye practices can undergo changes / transformations from the past to the 

present, they can contain historical elements and sections. In this context, the objects used around the evil eye 
practices are only one of the practices that constitute the cultural elements of a nation such as motifs and 

values. Due to its stated importance, it will continue to live by being fermenting in the axis of modern human 

needs, social and cultural values. 

Keywords: Turkish folklore, evil eye, folk beliefs, amulet, healing practices, psychosocial method 

 

Öz: Nazar, halk arasında, bakışlarındaki enerji ile canlı veya cansız varlıklara zarar veren manevi bir kuvvet 

olarak nitelendirilmektedir. Hemen her toplumda, yaygın olan bu kuvvet, genellikle haset, gıpta, özenti, aşırı 

sevgi gibi duygularla ortaya çıkmaktadır. Geçmişten günümüze nazara maruz kalan insanların belirli 

özelliklerinin olduğuna inanılır. Bu özellikler arasında güzellik, başarı ve zenginlik öne çıkmaktadır. 
Toplumların bakış açılarına göre tehlike arz eden olaylar vardır. Tehlike arz eden ve korunulması gereken 

olaylardan biri de nazar değmesi olayıdır. Sebepsiz aksilikler, ani ölümler ve çaresiz hastalıklar, çoğu zaman 

nazarla ilişkilendirilir. Bu nedenle, Anadolu’da nazarın altında kötü iyelerin etkisinin olduğuna inanılmakta 
ve bu iyelerin zararlı etkilerinden himayesine sığınılan uygulamalarla kurtulmaya çalışılmaktadır.  Bu 

çalışmada, Kırşehir’in Mucur ilçesinin halk inançlarında önemli bir yer edinen “nazar pratikleri” 

incelenmiştir. Bu bağlamda, ilk olarak sahada derleme çalışması yapılmış, ardından derlenen veriler, belirli 

bir tasnif altında yazıya aktarılmıştır. Sahadan derleme işlemi kaynak kişilerin rızalarıyla 2008-2019 yılları 

arasında gerçekleştirilmiştir. Çalışmanın “Giriş” bölümünde, nazar kavramı, Mucur’da nazardan etkilenen ve 

nazarı değen kişilerin özellikleri hakkında bilgi verilmiştir. Ardından insanların nazardan ve onun 

etkilerinden korunmak için yaptıkları pratikler, “Nazardan Korunmak İçin Yapılan Pratikler” ve “Nazarı 

Sağaltmak İçin Yapılan Pratikler” başlıkları altında incelenmiştir. Belirtilen pratiklerin taşıdıkları görevler ise 

psiko-sosyal metotla açıklanmış ve değerlendirilmiştir. Çalışmanın sonucunda nazar inancını güdüleyen ilk 

ihtiyacın insanoğlunun güvenlik ihtiyacı olduğu tespit edilmiştir. Nazardan etkilenen bireylerin genellikle 

sihri uygulamalarla sağaltıldığı belirlenmiştir. Nazar kavramı etrafında geliştirilen sembolik imgelerin de 
kültürel ve ulusal mirasın aktarımını desteklediği saptanmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Türk halk bilimi, nazar, halk inanışları, nazarlık, sağaltma pratikleri, psiko-sosyal 

yöntem 

 

Giriş 

Nazar inancı, neredeyse her kültürde kendine yer bulmuş halk inançlarından biridir.1 
Yaygınlığın sebebi, bu inancın insan psikolojisi üzerindeki etkileridir. Çünkü tıpkı diğer halk 

inançları gibi nazar inancı da insanoğlunun belirli psikolojik ve sosyal ihtiyaçlarını tatmin 

edebilmek için üretilmiştir. 

İnançların temelinde, güvenlik, belirsiz ya da bilinmeyen durumları açıklama, yaşamı 

kontrol etme, topluma uyum sağlama, çaresizlik, başarma, acıdan kaçma, korku, stres, endişe gibi 

duyguları azaltma vb. psiko-sosyal ihtiyaçlar bulunmaktadır (Köse & Ayten, 2009, ss. 52-60). 

Ancak nazar inancını güdüleyen ilk ihtiyaç, güvenlik ihtiyacıdır. Geçmişten günümüze güvensizlik 
ve onun getirdiği tehlikeden kaçış, insanı kendinden dışa doğru yönlendirmektedir. Kişi inandığı 

şeyi gerçekleştirmek için harekete geçmekte, kendisine bir hedef ve bir yol belirlemektedir. Bu 

doğrultuda insanlar, kendi içinde tutarlı, birbiriyle bağlantılı ve mecazlamanın bol olduğu anlamlı 
öyküler kurmakta ve bu öykülerde anlatılanları yerine getirerek adeta sihir yapmakta, bir dokunuşla 

nesneleri başkalaştırdıklarına inanmaktadırlar (Saydam, 2018, ss. 24, 27, 32, 33-34). Bu durumu 

Shermer, “Önce inançlar oluşur, ardından inançlara ilişkin açıklamalar” diyerek ifade etmektedir 
(2011, s. 351). 

 
1 Nazar inancının Mısır, Grek, Roma, Mezopotamya, Ortadoğu, Akdeniz, Hint Avrupa gibi muhtelif kültürlerdeki 
yaygınlığına dair görüşler hakkında ayrıntılı bilgi için bk. (Dundes, 1981, ss. 257-312).  



2146                                           Meltem Yılmaz 

 

Turkish Studies - Language, 18(3) 

Arapça kökenli bir kelime olan nazar, Türkçe Sözlük’te, “Belli kimselerde bulunduğuna 
inanılan; insanlara, özellikle çocuklara, evcil hayvanlara, eve, mala, mülke hatta cansız nesnelere 

de zarar veren, bakıştaki çarpıcı güç” (1988, s. 1074) olarak tanımlanır. Alan Dundes ise nazarı, 

“Kadın ya da erkek [herhangi] bir bireyin, isteyerek ya da istemeyerek bir başka bireye veya onun 
mal varlığına, sadece bakarak ya da [onları] överek zarar verme gücüne sahip olduğuna dair 

oldukça tutarlı ve bütüncül karmaşık bir halk inanışı” olarak tanımlar (Dundes, 1992, s. 258). 

Nazarın kötü enerjisinin diğer insanlara geçişini sağlayan iki temel unsur, “bakış” ile 
“söz”dür. Göz ve dil, insanlar tarafından yasaklanamayan, bir başka ifadeyle engel olunamayan 

organlar olarak değerlendirildiği için nazar aracı olarak görülmektedir. Bu durumu, halk arasında 

söylenen, “Göze yasak olmaz” ile “Ağzı olan konuşur” atasözlerinde de görmek mümkündür (KK-

2). Ayrıca göz ile sözün, duyguları ve düşünceleri bir yerden başka bir yere aktararak geçirme 
gücü, onlara büyülü bir güç kazandırmaktadır.  

Dundes’e göre nazar inancının temelinde, insan hayatının kaynağı olan sıvıyı kurutarak yok 

etme fikri vardır. Dundes, sıvıyı yaşamla, sıvının yokluğunu ise ölümle ilişkilendirir. Bu nedenle 
ıslak ve kuru terimlerini, yaşamın ve ölümün metaforları olarak kullanır. Hayatın su, süt, kan, salya 

gibi sıvılara bağlı olduğunu belirten Dundes, bu sıvıların kurutulmasıyla hayatın sona erip ölümün 

gerçekleşeceğini anlatır. Bu bağlamda sembolik olarak bir çift gözün, göğüs ya da testisi, tek bir 
gözün ise penis, vajina ya da anüsü temsil edebileceğini söyler. Buradan hareketle nazarın etkisiyle 

sütten kesilen anneyi ya da hayvanı, kuruyarak ölen ekinleri ve hastalanarak ölen çocukları 

Dundes’ın ıslak- kuru metaforuyla açıklamak mümkündür (1992, ss. 266-267, 273-277).  

Kurutma fikrinin yanı sıra nazar, sağlık, iyilik, mal varlığı gibi sınırlı sayıdaki güzellikleri 
elde etme arzusu, kaybetme korkusu ve bunlara sahip olanlara imrenme duygusuyla da oluşur 

(Dundes, 1992, ss. 266-267). Çünkü insan, sosyal olarak kendini diğerleri ile mukayese eden ve 

kendinden daha iyi olanları kıskanabilen bir varlıktır. 

Hemen her toplumda, yaygın olan nazar enerjisi, genellikle haset, gıpta, özenti, aşırı sevgi 

gibi duygularla ortaya çıkmaktadır. Geçmişten günümüze, bilhassa güzellik, başarı, zenginlik gibi 

belirli üstünlükleriyle dikkat çeken varlıkların, nazara maruz kaldıklarına inanılmaktadır. 

Bu çalışmada, Kırşehir’in Mucur ilçesinde önemli bir yer edinen, “nazar pratikleri” 
incelenmiştir. Nazar etrafında teşekkül eden pratikler2, psiko-sosyal metot ile analiz edilmeye 

çalışılmıştır.  

Psiko-sosyal metot, bir toplumun bireylerinin sosyal değerleri ile psikolojik tepkilerinin 
folkor ürünleri üzerindeki etkilerini incelemek için kullanılır (Acıpayamlı, 1962, s. 12). Sosyal 

değerler, toplumdan topluma çeşitlilik gösterirken psikolojik tepkiler, her insanda doğuştan vardır 

ve dış etkilere kapalıdır. Bu nedenle psikolojik tepkiler, inançlarla gelişen pratiklerin iskeletini yani 
özünü; sosyal değerler de şeklini yani yapısını oluşturur (Acıpayamlı, 1962, ss. 12-13). Bu 

bağlamda nazar, her kültürde çeşitli şekillerde var olmuş kültürel bir olay ve bu olaya karşı 

geliştirilen psikolojik etkilerin izdivacıdır.  

Üstün Dökmen, insan davranışlarının temelinde korunma ihtiyacının olduğunu ve insanın 
bu ihtiyacını gerçekleştirebilmek için çeşitli kültürel korunaklar ürettiğini ileri sürmektedir. İnsan 

yaşamını çevreleyen atmosferi doğal, vücudunu çevreleyen deriyi ise biyolojik korunak olarak 

niteleyen Dökmen, insanın kültürel ürünlerini de “kültürel deri/korunak” olarak 
değerlendirmektedir. Kültürel korunak, insanın genlerini ve kültürünü, yarına ulaştırmak için 

ürettiği psikolojik ve sosyolojik korunaklardan oluşmaktadır. Psiko-sosyal korunaklar insan 

iradesiyle ortaya çıkan kıyafet, ev, kalkan, düşünce, gelenek, iletişim şekilleri gibi kültür 
ürünleridir (Dökmen, 2016, ss. 13-24). Bu bağlamda maddi ve manevi olmak üzere ikiye ayrılırlar 

 
2 Pratik kelimesi ile inanç, örf, âdet, uygulama gibi kültürel faktörlerin hepsi kastedilmektedir (Acıpayamlı, 1962, ss. 14). 



Mucur’da Nazar İnanışı Etrafında Teşekkül Etmiş Pratikler                                                         2147 

 

www.turkishstudies.net/language 

ve “insan derisi üzerine geçirilmiş ikinci bir deri gibi insanı koru[yarak] insanlığı geleceğe 
ulaştır[ırlar]” (2016, s. 25).  

Gelişen yaşam standartlarıyla birlikte korunağını mağaradan ülke sınırlarına kadar 

geliştiren insanın korunma sistemi, zamanla kültürel korunmaya dönüşmüş ve insanoğlu psiko-
sosyal korunaklı bir yaşam geliştirmiştir. Hayal ettiklerine uygun araçlar geliştirerek ulaşan 

insanoğlunun ürettiği gelenekler de insanları ve kültürleri korumak için geliştirilmiş geçmişin 

güvenlik programları gibidir. Nazarın her toplumda kendini göstermesi, onun sosyal ve psikolojik 
olmak üzere iki boyutlu bir olgu olduğunu göstermektedir. Bu bağlamda mikro düzeyde insanın 

makro düzeyde ise toplumun güvenlik ihtiyacını karşılayan nazar pratiklerinin psikolojik ve 

sosyolojik işlevleri bulunmaktadır. 

Kendini güvende hissetmek isteyen insan, güvenlik duygusunu ihlal eden her düşünceye 
karşı savunma mekanizması geliştirmekte ve kendine güvenli alanlar yaratmaktadır. Çünkü güvenli 

yer hayali, ruh sağlımızı koruyan önemli psikolojik korunaklardandır. Toplumun inançlarına uygun 

hareket etmek ise sosyolojik korunaklara sığınarak kültürün hayatta kalmasını sağlamak demektir 
(Dökmen, 2016, ss. 57-61). Bu bağlamda insan zihninin hayal ettiği nazar gücüne karşı geliştirdiği 

halk inanışlarının da psikolojik olarak ferdin, sosyolojik olarak ise kültürün güvenlik ihtiyacını 

karşıladığı söylenebilir. 

Nazarın, geçişken ve zarar verici gücü, halk arasında verici, alıcı ve kırıcı güçlerin 

oluşmasını sağlar. Bu bağlamda verici terimiyle, kötü bakışıyla ünlenmiş kişiler; alıcı ile olumlu, 

güzel ve dikkat çekici özellikleriyle vericinin yaydığı kötü enerjiye maruz kalan canlı veya cansız 

varlıklar, kırıcı terimiyle de vericideki kötü enerji sinyallerini kırmak ya da alıcıdaki hasarı yok 
etmek için kullanılan nesneler kastedilmektedir. Belirtilenler güçler ve bu güçler etrafında teşekkül 

eden pratikler şöyle açıklanabilir: 

Nazar Eden Varlıkların Özellikleri 

Nazar eden kişiler, kötü enerjinin yayılımını sağladıkları için verici konumundaki 

kişilerdir. Bunlar, bakışlarıyla etrafındakilere zarar verdiği düşünülen renkli, özellikle de mavi 

gözlü bireylerdir. Onların, kadınları ve hayvanları sütten kesme, insanları tökezletme, düşürme ve 

hastalandırma gibi zarar verici özellikleri bulunur. Halk arasında böyle kişilere, “şumlu”, “kem 
gözlü”, “çakal gözlü”, “baykuş gözlü”, “gök göz”, “göğ gözlü”, “pis/kötü nefisli”, “aç gözlü” gibi 

isimler verildiği saptanmıştır (KK-1, KK-2, KK-3).  

Verilen isimlendirmeler, uğursuzluğu, kötülüğü ve kirli/pis olma durumunu yansıtmaktadır. 
Çünkü nazardaki bakış, sıradan bir bakış değil, art niyetle yönlendirilmiş bir bakıştır. Ayrıca 

hayvan adlarının nazar eden kişilere verilmesinin temelinde, tilki, çekirge gibi iri gözlü ve 

kuyruğunda göze benzer motifler bulunan hayvanların nazar gücüne sahip olduğuna dair inanç 
bulunmaktadır (Gürkan, 2006, s. 444). 

Acıpayamlı, mavi gözün kötü göz olarak nitelendirilmesini, Türklerin karşısına çıkan 

düşman milletlerin genellikle mavi gözlü ve sarı saçlı olmalarıyla ilişkilendirmektedir (1962, s. 16). 

İlçede aşırı sevgiden kaynaklı bakışın da bazen nazara sebebiyet vereceğine inanılır. Bu 
bağlamda, genellikle ebeveynlerin kendi evlatlarına nazar değdirdiğine dair bir kanaat oluşmuş, 

bilhassa da babanın nazarının anneninkinden daha etkili olabileceği belirtilmiştir. Belirtilen 

durumun altında ise anne sütünün bakıştaki enerjiyi olumlu yönde etkileyeceğine dair inanç 
yatmaktadır (KK-21). 

Nazar değme işlemi, her zaman “şumlu” olarak bilinen kişiler tarafından gerçekleşmez. Bu 

durumda insanlar, nazarın sahibini tespit edebilmek için kurşun dökme, zağ atma ve tuz çevirme 
gibi pratiklere başvurur. Sözgelimi, ocak olarak nitelendirilen kadın, eline aldığı bir avuç dolusu 



2148                                           Meltem Yılmaz 

 

Turkish Studies - Language, 18(3) 

tuzu, önce nazar değdiğine inanılan bireyin başında çevirir. Çevirme esnasında kadının elleri 
terlemiyorsa bireye bir erkeğin; aksi durumda ise bir kadının nazar ettiğine inanılır (KK-17). 3 

Nazar Edilen Varlıkların Özellikleri 

Nazar edilen varlıklar, kötü enerjiyi üzerine çeken, alıcı konumundaki varlıklardır. Alıcının 
toplumun ve bireylerin arzu ettiği özellikleri taşıması gerekmektedir.  

Mucur’da nazara davetiye çıkaran unsurlardan biri güzelliktir. Güzellik, bir insanda 

dikkatleri üzerine çeken, imrenilen ve haset edilen bir sahipliktir. Bu sahiplik, yüz, boy, göz, saç, 
giyim kuşam, düzen, bakım gibi estetik değerlerle; dayanışma, yardımseverlik, edep, huy gibi insan 

ilişkilerini düzenleyen ahlaki ve sosyal değerlerle ilişkili olabilir. 

İnsanlardan, başarı ve zenginlik bakımından üstün görülenler de nazara mazur kalırlar. 

Bahsedilen kötü enerjinin altında, bastırılmış duygu ve gerçekleşmemiş arzuların yattığı 
söylenebilir. 

Halk arasında yıldızı düşük olarak nitelendirilen insanlara, kolaylıkla nazarın değeceğine 

inanılır (KK-1). Bu inancın temelinde ise her insanın bir yıldızının olduğuna dair bir düşünce 
bulunmaktadır. İnanca göre, yıldızı üstte olan her zaman alttakini bastırmakta/basmaktadır (KK-8).  

Yeni doğum yapmış lohusaya ve bebeğine nazar değeceğine inanılır (KK-13). Çünkü 

lohusa ve bebeğinin, savunmasız, kırklı ve kirli oldukları düşünülmektedir.4 

Belirtilenlerin dışında toplumda süreklilik arz eden pozitif durumların da nazara geleceğine 

inanılmaktadır. Bu bağlamda, her zaman sağlıklı, güzel, başarılı ve iştahlı olanların; sürekli süt 

veren, doğum yapan küçük ya da büyük baş hayvanların, daimi güzel açan ve solmayan bitkilerin, 

düzenli olarak tarladan çıkan mahsullerin ve genellikle ekonomik olarak işleri yolunda gidenlerin 
nazarın merkezi konumunda olma özelikleri vardır. 

Nazar Değdiğini Gösteren İşaretler 

Nazarın çeşitli belirtilerinin olduğuna inanılır. Bu belirtiler genellikle canlıları manevi 
yönde olumsuz olarak etkiler. Çünkü kötü düşünce ve hislerle dolu ruhun, bir başka ruha yönelerek 

dikkatli, ısrarcı ve sık bakmasının nazarın zarar verici gücünü artıracağına inanılır. Yapılan 

araştırmalar sonucunda, bölgede kişiye nazar değdiğini gösteren halk inançları şunlardır: 

Ansızın ya da sık aralıklarla esneyen, hıçkıran ve gözünden yaş gelen çocuklar ile 
yetişkinlere nazar değdiğine inanılır (KŞ-15). 

Bir anda hâlsizleşen, düşen, şiddetli baş ağrısı yaşayan, huzursuz olan ya da hastalananların 

göze geldiğine inanılır. Bu durumdaki kişiler, hâlet-i ruhiyelerini, “Elim golum dutmuyo, 
dökülüyom” (KK-2, KK-5) diyerek tasvir ederler. 

Uzun süre ağlayan, uyumayan, çok iştahlıyken birden iştahını kaybeden bebeğe, çocuğa ya 

da yetişkine göz değdiğine inanılır (KK-16).  

Birden sütü kesilen veya annesini emmeyen insan ile hayvana nazar değdiğine inanılır 

(KK-21).  

Ansızın başa gelen kaza ya da musibetin altında da nazar inancı vardır. Bu bağlamda, 

herhangi bir sebep yokken aniden kırılan ayna, bulunduğu eve, ev halkına ya da sahibine nazar 
değdiğine işaret etmektedir. Bu kırılma, bazen kendiliğinden bazen de yere düşürülen cam ile 

porselenden yapılmış bardak, tabak vb. eşyalar aracılığıyla gerçekleşir. Halk arasında, belirtilen 

eşyaların kırılmasıyla birlikte nazarın da kırılacağına inanılır. Bu nedenle eğer kırılabilecek bir 

 
3 Belirtilen diğer uygulamalara, nazarı sağaltma yöntemleri içinde detaylı bir şekilde yer verilmiştir.  
4 Kırklılık ve kirlilik düşüncenin altındaki etmenler “Nazardan Korunma Pratikleri” başlığı altında detaylı bir şekilde 
incelenmiştir. 



Mucur’da Nazar İnanışı Etrafında Teşekkül Etmiş Pratikler                                                         2149 

 

www.turkishstudies.net/language 

eşya, yere düştüğü hâlde kırılmamışsa, nazarın uğradığı varlıktan çıkmayacağına ve onun kötü 
etkisinin devam edeceğine inanılır. Ayrıca bu eşyaları yere düşüren kişilerin, çeşitli sıkıntılarının 

olduğu düşünüldüğü için, düşmenin etkisiyle bardağı kırılan birey, “Gaylem kırıldı” diye 

sevinirken, kırılmayan kişi sıkıntısının devam edeceğinden endişelenir (KK-6, KK-7, KK-10). Bu 
inancın altında ise psikolojik olarak sorumluluğu başka güçlere atfetme düşüncesi bulunmaktadır. 

Ocakta sütü taşan ve saç telleri sürekli dolaşan kadınlara nazar değdiğine inanılır (Yılmaz, 

2008, s. 43; KK-8). 

Kahve falında çıkan göz şekli ve fal için kapatılmış bir fincanın açılma anında etrafa 

sıçrayan telveler, fala baktıran kişide nazar olduğuna delalet eder (KK-12, KK-14). 

Anlaşılacağı üzere nazar, genellikle halk arasında tehlike arz ettiğine inanılan, korunulması 

gereken bir durumdur. Sebepsiz aksilikler, ani ölümler ve çaresiz hastalıklar çoğu zaman nazarla 
ilişkilendirilir. Bölgede, nazarın etkisinin çok kuvvetli olduğuna ve maruz kalan kişiden 

uzaklaştırılmadığında, o kişinin ciğerlerini dökerek ölümüne sebebiyet vereceğine inanılmaktadır5. 

Bu inanç ilçeden derlenen “Nazar insanı mezara, deveyi kazana sokar” ile “Açın nazarı ekmekçiyi 
korkutur” (KK-11) atasözlerinde de bulunmaktadır. 

Mucur’da nazara karşı tedbir almak, “şumlu” kişilerin dikkatlerini başka yönlere sevk 

etmek ya da nazarın kötü etkilerini sağaltmak için muhtelif yöntem ve uygulamalar 
gerçekleştirilmektedir. Tespit edilen yöntemleri ve uygulamaları, “Nazardan Korunmak İçin 

Yapılan Pratikler” ve “Nazarı Sağaltmak İçin Yapılan Pratikler” olmak üzere iki ana başlık altında 

incelemek yerinde olacaktır. 

Nazar Kırıcı Pratikler 

Bu pratikler, verici ile alıcı arasına konularak, vericideki kötü enerjiyi kırmak ya da 

alıcıdaki hasarı yok etmek için oluşturulmuştur. 

Bedensel ve ruhsal ihtiyaçlar bir bütünün ayrılmaz parçalarıdır. Dolayısıyla ruh ve beden 
sağlığı arasında tartışılmaz bir ilişki vardır. Nazardan korkmak, nazarın getireceği ruhsal ve 

bedensel hastalıklardan korkmak anlamına gelmektedir. Toplumda nazarın zararlarından korunmak 

için muhtelif korunma ve sağaltma pratikleri geliştirilmiştir. 

Nazardan Korunmak İçin Yapılan Pratikler 

Halk arasında nazarın insan olsun olmasın, dikkati cezbeden varlıklara değeceğine dair 

inanç, bu pratikleri ikiye ayırmamıza neden olmuştur. Bu bağlamda inceleyeceğimiz ilk pratik, 

insanları nazardan korumak için yapılan pratiklerdir. 

1. İnsanları Nazardan Korumak İçin Yapılan Pratikler 

Nazardan korunmanın en kestirme yolu, kötü söz ve gözden uzak durmaktır. Dolayısıyla 

“şumlu” olarak nam salmış kişilerle iletişime geçmemeye çalışılır. Bu durum Mucur’da yaygın 
olarak söylenen, “Çamura taş atarsan üzerine sıçrar” (KK-19) atasözüyle açıklanabilir. Ancak 

insan sosyal bir varlıktır ve daima kendini diğerlerinden uzakta tutarak yaşayamaz. İnsanlarla 

etkileşim hâlinde olma ama onların kötü etkilerinden uzakta yaşama isteği, muhtemelen diğer 

korunma pratiklerini doğurmuştur. Bu bağlamda alandan tespit edilen diğer pratikler şunlardır: 

 
5 Alan araştırması esnasında, kaynak kişilerimizden Tülay Sayar, bir kızının nazardan vefat ettiğini ve ciğerlerinin 
parçalanarak döküldüğünü belirtmiştir. Anlatıcının iddiasına göre, Sayar ve kızı otobüsle yolculuk yaptığı esnada, 
yolcular tarafından kızının güzelliği dikkat çekmiş ve çocuk otobüs içinde kucaktan kucağa gezdirilerek sevilmiştir. Bu 
esnada bir kadının, “Ciğerlerinde yanasıca” diyerek kızını sevdiğini aktaran Sayar, bir süre sonra kızının birden 
ateşlendiğini ve fenalaşarak öldüğünü aktarmıştır. Hastaneye götürülen çocuğa yapılan tetkikler sonucunda, yetkililer 
tarafından ebeveynlerine, çocuklarının aşırı ateşten ciğerlerinin parçalandığı belirtilmiştir (KK-22). 



2150                                           Meltem Yılmaz 

 

Turkish Studies - Language, 18(3) 

Lohusanın ve bebeğinin kolaylıkla nazara maruz kalacağı inancı, halk arasında onları 
nazarın kötü etkilerinden korumaya yönlendirmiştir. Çünkü ilçede, kırklı anneye ve bebeğine 

değecek nazarın onları hastalandıracağına, hatta öldürebileceğine inanılır. Bu nedenle annenin ve 

bebeğinin yanına, kırkı çıkana kadar yakınları dışında kimse alınmaz. Özellikle de kırkı çıkmamış 
bebek, yabancılara gösterilmez (KK-1). Bu inancın temelinde, kırkı çıkmamış anne ve bebeğinin 

mezarının açık olacağına dair inanç ile onları kara iyelerden6 koruma inancı bulunmaktadır (KK-

16, KK-18). Çünkü “kırklılık süreci”, bir nevi kirlilik sürecidir ve bu süreçte olan canlıların, güç 
bakımından zayıf, maneviyatta da kara iyelerin etkisi altında olduklarına inanılır.7 Buradan 

hareketle lohusa ile bebeğinin kırklanmadan eşik dışına çıkmasına ve onların bulunduğu hânenin 

içine yabancıların alınmasına müsaade edilmez. Bu uygulamanın temelinde, aileyi dışardaki kara 

iyilerin etkilerinden koruyan, koruyucu eşik iyesi inancı vardır. Bu bağlamda anne ve bebeği, 
kırklanarak8 nazarın zararlı etkilerinden korunur. Kırklanan lohusa ile bebeğinin manevi anlamda 

kirden arındırıldığına ve kara iyelere karşı onlara güç kazandırıldığına inanılır (Kalafat, 2010, ss. 

180-182). Ayrıca kırklama suyundan alınan bir miktar su, elle bebeğin beşiğine, yastığına ve evin 
dört köşesine serpilerek bebek kem gözlerden korunmaya çalışılır (KK-1, KK-2, KK-3).  

Mucur’da bebekleri ve çocukları nazardan korumak için onların boyunlarına, kulaklarının 

arkasına ya da yüzlerine kara kazan karasından, kömürden veya yakılan bağ çubuğundan elde 
edilen is sürülmektedir (KK-11, KK-17). Bu uygulamanın temelinde, onları şumlu gözlere ve kara 

iyelere karşı kötü gösterme, kandırma ve olası kötü etkilerden koruma çabası vardır. Yine aynı 

gaye ile bebek ve çocukların kötü huyları, toplum içinde anlatılmakta böylece onlar nazardan 

korunmaktadır. Buradan hareketle, uysal çocukların yaramaz, hiç ağlamayanların sulu göz, zeki ve 
çalışkan olanların tembel, iştahlıların iştahsız, sağlıklıların da sağlıksız olarak anlatıldığı, güzel ve 

sevimli çocuklara eski kıyafetlerin giydirildiği ve onların, “çirkin” diye sevildikleri tespit edilmiştir 

(KK-2). Belirtilen güzel olanı çirkin gösterme uygulamalarının, öldürücü gücü aldatmaya çalışmak 
için yapıldığı söylenebilir. 

Yine, kalabalık bir bayan topluluğunda, bebeğini emzirmek zorunda kalan bir anne, 

evladına ve sütüne nazar değmemesi için “Bebek hiç emmiyor”, “Hiç uyumuyor” ya da “Hiç sütüm 

yok” diyerek oluşabilecek nazarı engellemeye çalışır. Böylece bebeğin iştahının kesilmeden 
sağlıklı bir şekilde büyüyeceğine inanır (KK-3, KK-6, KK-19). Bu bağlamda yaşı geldiği hâlde 

evlenmemiş bekâr kızın yanında da, “Nefsi aile kurmayı ya da anne olmayı çeker de bebeğe 

bakışıyla zeval verir” diye bebek emzirilmez (KK-1). 

Uzak durulmasına rağmen kem gözlü olduğuna inanılan biriyle karşılaşma durumunda ise 

bireyler gizlice kalçalarını kaşırlar (KK-3) veya kendilerine çimdik atarlar (Ülger, 2010, s. 11). 

 
6 Kara iye, bünyesinde “can alma, yanlış yola saptırma gibi” insanlara zarar verici olumsuz özellikleri taşıyan kötü 
ruhlara verilen addır (Abdurrrezzak, 2020, s. 35). 
7 Burada belirtmek isteriz ki modern tıp, halk arasında “kırklı” olarak ifade edilen süreci, lohusa ile bebeğinin kan 

damarlarının açık olduğu, bu nedenle de olası kanamaların gerçekleşebileceği süreç olarak tanımlamaktadır 
(Abdurrrezzak & Kalafat, 2020, ss. 37-79).  
8 Kırklama kavramı, “Lohusa ile çocuğunu, gebelik ve lohusalık çağlarının kirlerinden arıtmak ve onları temiz bir 
vaziyette cemiyete sokmak gayesiyle yapılan pratiklerin adı” (Acıpayamlı, 1974, s. 122) olarak tanımlanır. Mucur’da 
kırklama ya da kırk çıkarma işlemi, genellikle lohusanın kaynanası, annesi gibi tecrübeli akrabalarından en az iki kişi 
tarafından yapılır. İlk olarak çakıl taşı büyüklüğündeki kırk adet taş toplanır ve yıkanır. Lohusanın ve bebeğinin banyo 
yapacağı kırklama suyu, kazan gibi büyük bir kaba konarak kaynatılır. Kaynatılan su önce ılıtılır. Ardından suyun içine 
bebeğin taş gibi sağlam olması ve dünyada yer yurt edinebilmesi için kırk taş, sağlıklı ve güçlü olması için demir para, 

zengin olması için çeyrek, yarım ya da tam altın, bahtının aydınlık olması için ayna, ömrünün bereket içinde geçmesi için 
de bir yemek kaşığı veya bir avuç çörek otu, pirinç, buğday gibi tahıllar, bebeğe nazar değmemesi için de göğ boncuk adı 
verilen nazar boncuğu atılır. Peşi sıra bebek, teşt ya da leğen adı verilen plastik ve geniş bir yıkama kabının içine konulur. 
Vücudunun üzerine kevgir, elek, kalbur gibi çok deliği olan bir kap tutulur. Kırklama suyundan alınan bir miktar su, bu 
delikli kapların üzerinden dualar eşliğinde üç defa dökülür. Her dökme eyleminde, üç defa, “kırk çık, kırk çık, kırk çık” 
denilerek bebek kırklanır (KK-1, KK-2, KK-3, KK-4, KK-5, KK-6, KK-8, KK-9). Uygulamada kırka hitaben kullanılan, 
“kırk çık” ifadesinden, kırklılık sürecinin anne ve bebeğinden çıkması istenilen bir süreç olduğu anlaşılmaktadır. Çıkması 
istenilen şey ise kara iye, kir ve kirlilik durumudur. 



Mucur’da Nazar İnanışı Etrafında Teşekkül Etmiş Pratikler                                                         2151 

 

www.turkishstudies.net/language 

Uygulamada kimi zaman kişinin önce eline tükürdüğü, ardından da tükürük salgılı elini kalçasına 
sürdüğü tespit edilmiştir (KK-4). Karşılaşma esnasında, kem gözlü olduğuna inanılan kişi, diğerine 

“Seni iyi gördüm” derse diğer kişi, konuşma esnasında, “Allah gönlüne göre versin”, “Gönlünün 

muradını versin”, (KK-5, KK-21) gibi cümlelerle kendisini koruma altına alır. Koruma işleminin 
bireylerin içlerinden söyledikleri, “Tü gözüne, tü gözüne, tü” 9 ya da “Umduğun bu olsun”10 

ifadelerinden sonra yere tükürmeleriyle gerçekleşeceğine inanılmaktadır (KK-1).  

Nazardan korunmanın bir diğer yöntemi ise “Maşallah” yazılı nazarlıkları takmak ya da 
görülen ve beğenilen varlığa karşı “Maşaallah” demektir. Bu dua, sade bir şekilde yapılabildiği gibi 

“Kırk bir/bin kere maşallah!”, “Mâşâallah, Subhanallah, Tebârekallah” dualarının art arda 

söylenmesiyle de yapılmaktadır (KK-6, KK-7).  

Bir başka korunma metodu ise, nazar muskalarıdır. Bunlar, genellikle köylerdeki cami 
hocalarına yazdırılır (Yılmaz, 2008, s. 43). Muskaların dışında, nazardan korunmak için belirli 

dualara başvurulur. Bu duaların başında Felak, Nas, Fatiha, İhlas sureleri ile Ayete’l Kürsi 

gelmektedir (KK-1, KK-14, KK-20, KK-19). Belirtilen dualar genellikle ağız yoluyla direkt okunur 
ve 3 kere tekrar edilir.11 Okuma işlemini genellikle ağzı dualı olarak nam salmış bir kişi yapar. 

Korunmak için okunan duaların bir kısmı genellikle ritüel eşliğinde okunur. Ritüeller arasında, tuz 

çevirme, patlatma, zağ ya da kurşun dökme gibi pratikler yer almaktadır.12  

 
Fotoğraf 1-2: Nazar muskası ve muskanın içindeki dua 

Gelinin oğlan evine indirilmesi sürecinde, dikkatleri dağıtmak ve çiftin üzerindeki kötü 

bakışların etkisini azaltmak için para ve buğday atılmaktadır (KK-21).  

 
9 Anadolu halk inanışlarında nazar değdiğine inanılan kişilerin üzerine dua okunur. Dua okuyan kişi esnemeye başlarsa 
“Göze gelmiş, nazar edenin gözü çıksın” denilerek nazar sağaltılmaya çalışılır. Sağaltma işleminde dua okuyanın, 

muayyen aralıklarla, efsunlanan ya da nazardan etkilenenin yüzüne, şifa beklenilen uzvuna ya da bütün vücuduna, “Tu-
tu-tu” lama yöntemiyle üç defa üflediği, üflemeden evvel de “Tu-tu-tu Bismillah” dediği bilinmektedir (Kalafat, 1993, ss. 
272-273).  
10 Umduğun bu olsun ifadesi, yörede içini çekerek baktığın ve içinden geçirdiğin şey seni bulsun anlamında kullanılan bir 
bedduadır (KK-5). 
11 Uygulamada kullanılan üçlemeyi, duanın gücünü pekiştirmek için kullanılan psiko-sosyal bir uygulama olarak 
değerlendirmek mümkündür.  
12 İlgili ritüeller, nazarı sağaltma pratikleri başlığı detaylı şekilde incelenmiştir.  



2152                                           Meltem Yılmaz 

 

Turkish Studies - Language, 18(3) 

 
Fotoğraf-3: Gelin başı nazarlığı 

İki kardeş, iki elti, iki dünür, gelin-kaynana, çekirdek ya da geniş aile gibi akraba 
ilişkilerinde, belirtilen kişiler, göze gelmemek için toplu hâlde bir yere gitmemeye özen 

gösterilmektedir (KK-15). Bu pratiğin temelinde ise dayanışma içindeki aile ilişkilerinin, art niyetli 

kişilerce fark edilmemesi düşüncesi bulunmaktadır. 

Nazar değeceği düşünülen bir kişinin yaptığı ev ziyaretlerinde, ev sahibi tarafından çeşitli 
önlemler alınır. Bunlardan ilki, şumlu kişinin ayakkabısını ters çevirmektir (KK-1, KK-16). 

Böylece kötü enerjinin sahibine geri döneceğine inanılmaktadır. 

Aile bireyleri, nazara gelmesin diye araçlarını art arda ya da yan yana park etmezler. Aksi 
durumda, ailenin mal varlığının göze gelerek zevale uğrayacağına inanılmaktadır. Yine aynı 

inançla, maddi durumu iyi olanlar, varlıklarını nazardan korumak için “Elimizde yok, çok 

borçluyuz” derler (KK-15). 

Saçları gür ve uzun olan kadınlar, yaptıkları “kırk belik” örgü modelinin arasına nazarlık 

takarak onları korumaya alırlar (KK-2, KK-3). Bu nazarlıklarda ise mavi boncuk, iğde dalı, tazı 

boncuğu gibi nesneler bulunmaktadır. 

2. Diğer Varlıkları Nazardan Korumak İçin Yapılan Pratikler 

Diğer varlıklar kavramıyla çeşitli olumlu özellikleriyle dikkat çeken hayvanlar, bitkiler, ev, 

bağ, bahçe, tarla, araç gibi varlıklar kastedilmiştir. Buradan hareketle ilçe ve köylerinde tespit 

edilen nazardan korunma pratikleri ise şunlardır: 

Sütü bol ve memeleri iri sığır cinsi büyükbaş evcil hayvanların, göze gelerek sütten 

kesileceklerine ve danaların annelerini emmeyeceklerine inanılmaktadır. Bu inançtan dolayı, 

köylerdeki insanlar, özellikle besili ineklerini yabancılara göstermemeye ve onlar hakkında 
konuşmamaya çalışır.13 Muhtemel bir karşılaşma olasılığı için de bu hayvanların boyunlarına mavi 

boncuk, nazar muskası, iğde dalı gibi nesneler takılır.  

 
13 Bu bağlamda Palangıç’ta ahıra giren bir adamın, bol sütlü ineği gördükten sonra, “Memelerine bak memelerine” 
dediği, akabinde hayvanın sütten kesildiği ve danasının annesini emmediğine dair bir anlatı tespit edilmiştir. Yaşanan 
durumdan sonra, hayvana nazar değdiğine inanan aile bireyleri, evlerine cami hocasını çağırmış ve hayvanın üzerine dua 
okutmuştur. Ardından inek ve danasının eski hâline döndüğü aktarılmıştır (KK-21).  



Mucur’da Nazar İnanışı Etrafında Teşekkül Etmiş Pratikler                                                         2153 

 

www.turkishstudies.net/language 

 
Fotoğraf 4-5: Hayvan nazarlıkları 

Bağ, bahçe, tarla gibi alanlarda yetişen ürünlerin güzellikleri ile bereketine nazar 
değeceğine inanılmaktadır.14 Bu nedenle tarlaların ortasına genellikle cılk yumurta15 

gömülmektedir (Ülger, 2010, s. 114). Belirtilen alanları nazardan korumak için uygulanan bir diğer 

pratikte ise inek, at, köpek, öküz, geyik gibi hayvanların kafatasına, kaplumbağa kabuğuna, eşek 

pisliğine, iğde dalına ve üzerlik bitkisine başvurulmaktadır. Başvurulan varlıklar nazar değeceğine 
inanılan alanlara görünür şekilde asılırlar (KK-1, KK-2, KK-3, KK-4, KK-8). Yapılan pratiklerdeki 

gaye, koruma alanlarını kötü göstermek, nazarı, güzelliğin içindeki kötülüğe yönelterek mahsulü 

olası zarardan kurtarmaktır. 

Otomobil, traktör gibi taşıtlar alınır alınmaz onların tekerlerine yumurta fırlatılır ya da 

uygun yerlerine nazarlık, hamayıl ve nazar duaları takılır.16 

Türkiye’nin diğer sair bölgelerinde olduğu gibi Mucur’da da canlı ve cansız varlıkları 
korumak için nazarlık adı verilen koruyucu nesnelere başvurulmaktadır. Bu bağlamda, ilçe ve 

köylerinde kullanılan nazarlıklar, Anadolu Türk kültür coğrafyasındakilerle örtüşmektedir.17  

Nazarlıklar, vericideki kötü enerjiyi kıran, verici ile alıcı arasında kalkan görevinde 

kullanılan nesnelerdir. Bu nesneler, kaynaklarına ve kullanım yerlerine göre çeşitlilik arz 
etmektedir. Bu bağlamda, nazarlıkların kaynaklarını ve bunların kullanıldığı canlı veya cansız 

varlıkları şöyle tablolaştırabiliriz: 

 

 

 

 
14 Bu bağlamda alan derlemesi esnasında, bir göz oda dolusu buğdayı gören bir adamın, “Buğdaya bak buğdaya” demesi 

üzerine, evin duvarının çatladığı ve çatlayan duvardan akan buğdayın göle aktığı aktarılmıştır (KK-21). 
15 cılk yumurta: Bayatlamış yumurta 
16 Saha derlemesi esnasında, tarlada herk yapan bir kişiyi gören adam muhatabına, “Traktör nasıl da herk yapıyor” 
demiş, bunun üzerine traktörünün takfiye vitesinin kırıldığı anlatılmıştır. Kaynak kişinin bu durumu anlatırken kullandığı, 
“Adamın çakal bakışı, traktörün hiç kırılmayacak en sağlam yerini kırdı” sözü nazarın gücüne olan inancını yansıtması 
bakımından önemlidir (KK-16). 
17 Bu bağlamda yapılan çalışmalar hakkında bilgi edinmek için bk. Turan, 2008, ss. 135-138; Çıplak, 2004, ss. 103-125; 
Üçer, 1997, ss. 164-179  



2154                                           Meltem Yılmaz 

 

Turkish Studies - Language, 18(3) 

Tablo 1: Nazarlıkların Kaynakları ve Kullanım Yerleri  
Kaynakları Kullanım Yerleri 

Bitkiler Canlı Varlıklar Cansız Varlıklar 

İğde dalı, çalısı Çocukların kundak, beşik, yastık ve 
omuzlarına takılır. 

Genellikle ev, tarla, bağ-bahçe, 
araç vb. mülklerde, hayvanların 

boyun, boynuz, alınlarında ve 

bitkilerde kullanılır. 
Yetişkinlerin giysi ve takılarında 

kullanılır. Yalnız kullanıldığı gibi nazar 

boncuğu, hamaylı gibi diğer koruyucu 

nesnelerle de kombin edilebilir. 

Üzerlik/Yüzerlik Nazardan korunmak için üzerlik 

tütsüsü yapılır ya da üzerliğin 

kaynatılmış suyuyla duş alınır.  

Bir tutam üzerlik bitkisi ya da 

üzerlik tanelerinin ipe dizilmesiyle 

oluşturulan nazarlıklar, evlere ve 

odalara asılır. 

Tütsüleme işlemiyle yakılan 

üzerliğin dumanı odalarda 

dolaştırılır. 

Çörek otu Bir beze sarılarak cepte ya da üstte 

taşınır ya da yapılan yiyeceklerin 

üzerine atılır. 

Kötü iyelerin eve girmemesi için 

bir beze sarılan üzerlik odaların 

köşelerine konulur.  

Sarımsak Bir beze sarılarak cepte ya da üstte 
taşınır. 

Köy evlerinin kapı girişine asılır. 

Pohur çiçeği Pohur tütsüsü yapılır ya da pohurun 

kaynatılmış suyuyla duş alınır. 

Evi korumak için pohur çiçeğinin 

tütsüsü yapılır. 

Karaçalı Karaçalıdan kesilen bir parça üstte 

taşınır 

Genellikle ev, tarla, bağ-bahçe, 

araç vb. mülklerde, hayvanların 

boyun, boynuz, alınlarında ve 

bitkilerde kullanılır.  

Dağdağan ağacı Dağdağan ağacından kesilen bir parça 

üstte taşınır. 

Genellikle ev, tarla, bağ-bahçe, 

araç vb. mülklerde, hayvanların 

boyun, boynuz, alınlarında ve 

bitkilerde kullanılır.  

Hayvanlar Canlı Varlıklar Cansız Varlıklar 

İnek, at, köpek, 

geyik gibi 

hayvanların kafatası 

(-) Ev, tarla, bağ, bahçe gibi mülklere 

görünür şekilde asılır. 

Kaplumbağa kabuğu (-) Ev, tarla, bağ, bahçe gibi mülklere 

görünür şekilde asılır. 

Evlerde süs eşyası gibi kullanılır. 

Kurt dişi Genellikle bebek ve çocukların kundak, 

yastık ve omuzlarına takılır. 

Ev, tarla, bağ, bahçe gibi mülklere 

görünür şekilde asılır 

Koyun gözü Kurban olarak kesilen koyunların 

gözleri haşlanır ve haşlanan suyla gusül 

abdesti alınır. 

(-) 

Yumurta 

Yumurta kabuğu 

(-) Ev, tarla, bağ, bahçe gibi mülklere 

görünür şekilde asılır. 

Genellikle süs bitkilerinin kenarına 

içi boşaltılmış yumurta kabuğu 

yerleştirilir. 

Araçların tekerlerine fırlatılır. 

Deve boncuğu /Tazı 

boncuğu 

İnsan ve hayvanların boyunlarına, 

takılarına veya kıyafetlerine takılır. 

Ev ve araçlara asılır. 

Bebek ve eşek, 

dışkısı 

Küçük bir bez içine sarılarak cepte 

taşınır. 

Bebeğin ilk dışkısı alınır ve bir 

odada kurutulur. 



Mucur’da Nazar İnanışı Etrafında Teşekkül Etmiş Pratikler                                                         2155 

 

www.turkishstudies.net/language 

 

Madenler Canlı Varlıklar Cansız Varlıklar 

Nazar boncuğu Kundak, beşik, yastık, giysi, takı gibi 

nesnelere yerleştirilir. 

Genellikle ev, tarla, bağ-bahçe, 

araç vb. mülklerde, hayvanların 

boyun, boynuz, alınları ile 
bitkilerde kullanılır. 

Kaya Tuzu Cepte taşınır. Evlere asılır ya da konulur. 

Zağ/Zeğ taşı Cepte taşınır. Evlere asılır ya da konulur. 

At nalı (-) Evlerin girişlerine ya da giriş 

kapılarına asılır. 

Çan Hayvanların boyunlarına takılır. Ev, bağ, bahçe gibi yerlerin 

kapılarına asılır. 

Dini Unsurlar Canlı Varlıklar Cansız Varlıklar 

Hamaylı Çocukların kundak, yastık ve 

omuzlarına; yetişkinlerin ise giysilerine 

takılır. 

Ev, tarla, bahçe, araç vb. mülklere 

asılır. 

Nazar duası Genellikle cami hocalarına yazdırılan 

nazar dualarını, çocuklar üzerlerinde 

taşırlar. 

Ev, tarla, bahçe, araç, eşya vb. 

mülklere asılır. 

Muska Cami hocalarına yazdırılan duaların, 

üçgen şekilli bezlere sarılmasıyla 

oluşturulur. Genellikle çocuklara ve 

sığır cinsi büyükbaş evcil hayvanların 

boyunlarına takılır.  

Ev, tarla, bahçe, araç, eşya vb. 

mülklere asılır. 

 Tablodan da anlaşılacağı üzere nazarlık olarak kullanılan maddelerin dört kaynağı vardır. 

Bunlar: bitkiler, hayvanlar, madenler ile dini unsurlardır. Kullanılan nazarlıkların kaynakları 

mukayese edildiğinde, bitki ve hayvan kökenli nazarlıkların eşit sayı ile ilk sırada, ikinci sırada ise 
maden kökenlilerin yer aldığı görülmektedir. 

 

 
Fotoğraf 6-7: İğde dalından ve üzerlikten nazarlık 

Din menbağlı nazarlıkların diğerlerine oranla az oluşu, ilçede dinin, koruma maddeleri 

üzerindeki etkisinin zayıf olduğunu göstermektedir. Bu bağlamda, Çobanoğlu’nun, İnsanlar 

Arasında Hurafeler adlı tezi önemli tespitler içermektedir. Çünkü ilgili tezde Bursa/Osmangazi’de 



2156                                           Meltem Yılmaz 

 

Turkish Studies - Language, 18(3) 

yapılan anket sonuçlarına göre nazar inancının, düzenli olarak namaz kılanlarda, namaz 
kılmayanlara göre daha yüksek olduğu tespit edilmiştir (Çobanoğlu, 2006, s. 85). Bu durum, halk 

inançlarının dinin kabulünden çok daha önce üretilmesi ve benimsenmesiyle ilgili olabilir. 

Hayvanlar, bitkiler ve madenlerden geliştirilen nazarlıklara muhtelif totemlerin 
yüklenmesi, bunların geçmişteki totem inancı fikrinden türediğini düşündürmektedir (Acıpayamlı, 

1962, s. 20). 

Nazarlık olarak kullanılan nesneler, tek olarak kullanılabildikleri gibi birbirleriyle kombine 
edilerek de kullanılabilir. Bu bağlamda yapılan en yaygın kombin, bebek ve çocukların omuzlarına 

takılan mavi nazar boncuğu, hamaylı ve iğde dalından kesilmiş küçük bir parçadan oluşmaktadır 

(Ülger, 2010, s. 114). 

 
Fotoğraf 8-9-10: Hamayıl çeşitleri 

Nazarlık ve nazar sağaltmada kullanılan bitkilerin, doğa olaylarına karşı dayanıklı uzun 

ömürlü bitkiler olduğu görülmektedir. Buradan hareketle insanların, nazarlık olarak kullandıkları 
iğde dalı, üzerlik, kara çalı, pohur gibi bitkilerin özelliklerini insanlara yansıtmak ve aktarmak 

istedikleri düşünülebilir. Yani amaç tıpkı kullanılan bitkiler gibi insanları da kötü enerjilere karşı 

dayanıklı hâle getirmektir. 

Nazarlık olarak asılan hayvan kafataslarında koruyucu ruh olduğuna inanılmaktadır. Bu 

uygulamanın benzeri VIII. yüzyılda Göktürklerde de bulunmaktadır (İnan, 1965, s. 3138).  

Maden kökenli nazarlıklardan en yaygını, ilçede “göz boncuğu” ve “göğ boncuk” adlarıyla 

da anılan “nazar boncuğu”dur. Ayrıca “tazı boncuğu” ve “deve boncuğu” adlarıyla bilinen 
nazarlıklar da saptanmıştır (KK-1, KK-2, KK-3, KK-4). 

Nazar boncukları, bireylerin üzerine gözle görünür ya da görünmez şekilde takılır. Mühim 

olan onun görünmesi değil etkisidir. 



Mucur’da Nazar İnanışı Etrafında Teşekkül Etmiş Pratikler                                                         2157 

 

www.turkishstudies.net/language 

 
Fotoğraf 10-11-12: Nazar boncuğundan nazarlıklar 

Halk arasında deve boncuğu bir başka ifadeyle tazı boncuğu olarak bilinen nazarlık, bir 
çeşit deniz salyangozunun kabuğudur. Şekil itibariyle kadının cinsel organına benzetildiği için 

bereket ve doğurganlıkla da ilişkilendirilir (Bülent, 2008, ss. 311-312).  

 
Fotoğraf 13-14: Kaplumbağa kabuğu ve deve boncuğu 

Nazarlıkların, dinamist dünya görüşünün bir sonucu olarak oluştuğu söylenebilir. 
Dinamizm, ilkel insanın yaptığı gözlemler ve tasavvurlara bağlı oluşur. Bu görüşe göre, doğada 

bulunan her varlık, özünde bir kuvvet ve kudret taşır. Ancak bu kuvvet, nesne ve canlılarda 

farklılık arz eder (Örnek, 1962, ss. 256-257). Yani doğadaki varlıklar insanları pozitif ya da negatif 
anlamda etkileyen kuvvetleri taşırlar. Bu nedenle nesneler yararlı, uğurlu, zararlı ya da uğursuz gibi 

tasnif edilmektedirler. Bu bağlamda nazarlıkların temel görevi bizce güce karşı güç, özellikle de 

benzer güç yaymak/yaratmaktır. Bilhassa şumlu olarak nitelendirilen mavi göze karşı, mavi boncuk 

kullanılması bu şekilde açıklanabilir. Belki de “Göze göz, dişe diş” atasözünün temelindeki kısasta 
da dinamist görüş vardır. 

Nazarı Sağaltmak İçin Yapılan Pratikler 

Korunmak için alınan tedbirlere rağmen, kendilerine, sevdiklerine, hayvanlarına, mal ve 
eşyalarına göz değdiğine inanan bireyler, nazarın kötü etkilerini sağaltmak için muhtelif 



2158                                           Meltem Yılmaz 

 

Turkish Studies - Language, 18(3) 

uygulamalara başvururlar. Bunlardan en yaygınları: kurşun ile balmumu döktürmek18, tuz 
çevirtmek, zeğ/zağ taşı yaktırmak, çeşitli bitkilerden tütsü yaptırmak, muska yazdırmak ve nazar 

değen kişiyi bir cami hocasına okutmaktır. Bu bağlamda alandan tespit edilen sağaltma pratikleri 

ve pratiklerin uygulanma şekilleri şöyledir: 

1. Kurşun Dökme Pratiği 

Nazar sağaltma pratikleri arasında en yaygın olanıdır. Halk arasında kurşun dökme ocağı 

olarak bilinen kişilerce yapılır. Bu pratik genel özellikleriyle şöyle uygulanır:  

Ocak olan kişi, nazara uğrayan kişiyi yere oturtur. Oturan kişinin üzerine beyaz bir örtü 

gerilir. Örtünün üstüne içi su dolu yayvan bir tepsi tutulur. Ocak olan kadın, tavada erittiği bir 

miktar kurşunu, yerde oturan kişinin önce başında, sonra sırtında, sonra da ayakları üzerinde 

gezdirir. Gezdirme işlemi esnasında, bir yandan, “Er deşenler mer deşenler, yeryüzünde 
kıpraşanlar, söyleyenin dilleyenin tü gözüne tüüü tüüü tü” sözleri terennüm edilirken bir yandan da 

nazar ayetleri olarak bilinen dualar okunur. Ardından “Benim elim değil, Fadime anamızın eli” 

diyen ocak, tavadaki kurşunu, su dolu tepsiye yavaşça döker. Soğuyan kurşunun nazar değen 
kişinin simasını ortaya çıkaracağına ve bireydeki nazarı sağaltacağına inanılır (Yılmaz, 2008, s. 

47). 

Kurşun dökme esnasında söylenen dualar çeşitlilik arz eder. Bu bağlamda kimi yerlerde, 
“Yavuz ilden yavuz dilden, pis nefisten sen esirge” diyerek dua edildiği tespit edilmiştir (KK-3). 

Kurşunun döküldüğü suyun içine, bazı köylerde yüzük, iğne, ayna ve para atılır. Akabinde 

tavada eritilen kurşun, belirtilen malzemelerin bulunduğu su dolu kabın içine dualar eşliğinde 

dökülür. Dökülen kurşun, iğneye yapışmışsa bireyi öldürme ya da hastalandırma maksatlı bir nazar 
edildiğine inanılır. Eğer kurşun, yüzüğe veya aynaya yapışmışsa kişinin aile hayatındaki 

mutluluğuna ya da güzelliğine; paraya yapışmış ise bireyin mal varlığına nazar edildiğine inanılır. 

Felak, Nas, Fatiha, İhlas ve Âyetü’l Kürsî okunarak nazar sağaltma işlemine son verilir (KK-11) 

Kurşun dökme işlemi bittikten sonra, tepsi içinden alınan bir miktar su, hastaya içirilir. 

Daha sonra bu su, hastanın ağzına, yüzüne, ellerine ve ayaklarına sürülür. Kalan su, dualı olduğu 

için genellikle ayak basılmayan bir ağaç dibine dökülür (KK-1). Kurşun dökülen kişiye, bir gün 

boyunca kimseyi öpmemesi söylenir (KK-4). Yapılan bu işlemde İslamiyet’in etkisinin olduğu 
söylenebilir. Zira pratiğin sonunda yapılanlar, abdest suyu ile arınma işlemine benzemektedir. 

2. Tuz Çevirme/Patlatma Pratiği 

Sağaltma işlemlerinden bir diğeri tuz çevirmedir. Bu uygulama genellikle yaşlı ve ağzı 
dualı kadınlar tarafından yapılır. Yaygın olarak durduk yere ağlayan, hırçınlaşan, ateşlenen 

çocuklara; aniden işleri bozulan, sürekli esneyen, kendini huzursuz ve hâlsiz hisseden yetişkinlere 

yapılır. Ele alınan bir tutam tuz, nazar değdiğine inanılan kişinin başının, omzunun, sırtının, 
göğsünün ve ayaklarının üzerinden üçer kez dualar eşliğinde gezdirilir. Her gezdirmede üç İhlas, 

bir Fatiha ya da çevirme işlemini yapan kadın tarafından uygun görülen bir dua okunur. Okunan 

her duanın ardından kişinin başı üzerinden avuçtaki tuz üç kere çevrilir. Çevirme işlemini 

tamamlayan kadın, avcundaki tuza önce kendisi “Tüüü!” der, sonra da sağalttığı kişiye “Tüü!” 
dedirttirir. Buradaki tükürme işlemi, bazen gerçek bazen de temsili bir tükürme eylemidir. 

Ardından avuç içinden alınan bir miktar tuz, nazarlı kişinin ağzına verilir. Geriye kalan tuz ise 

ocaktaki ateşin üzerine atılır. Bu esnada, “Nazara, mezara, nazar edenlerin gözleri bozara, atmış 
yetmiş, nazar edenlerin gözleri çıkmış” şeklinde dualar edilir (KK-4). Ocağa atılan tuzdan gelen 

çıtırdı sesleriyle birlikte nazarın etkisinin gideceğine inanılır (KK-2, KK-4). 

 

 
18 Bal mumu dökme pratiği, kurşun dökme pratiğinin neredeyse aynısıdır. Uygulamadaki tek fark, sağaltma işlemindeki 
kurşunun yerine, bal mumunun kullanılmasıdır (KK-7).  



Mucur’da Nazar İnanışı Etrafında Teşekkül Etmiş Pratikler                                                         2159 

 

www.turkishstudies.net/language 

3. Zağ Yakma/Patlatma Pratiği 

Zağ patlatma pratiği, tuz patlatma pratiğine benzer. Ağzı dualı, yaşlı kadınlarca yapılan bu 

pratikte, renk ve yapı bakımından kaya tuzuna benzeyen fakat tadı ve üst üste oluşmuş katmanlı 

yapısıyla kaya tuzundan ayrılan zağ taşı kullanılır. Ele alınan bir miktar zağ taşı, nazarlı kişinin 
etrafında dualarla üç kere çevrilir. Ardından bu maden, yanan ocağın ya da ateşin üzerine bırakılır. 

Zağ ateşte patlayarak şekil değiştirir. Sağaltıcı kadın, ateşin içindeki zağın yeteri kadar eridiğini 

düşündüğünde, onu ateşten alır. Pratikte kullanılan zağın şeklinin nazar değen kişinin siluetini 
yansıttığına inanılır. Ocakta patlatılan zağın bir kısmı, dualar eşliğinde nazarlı kişinin avcuna, 

ensesine, alnına, göbeğine ve ayakaltına sürülür. Geriye kalan kısmı da temiz su dolu bir kaba 

atılır. Suyun zağ ile birleşmesinden çıkan buhar, kişinin yüzüne ve üstüne üflenir. Nazarın 

etkisindeki kişiye, taşlı sudan bir yudum içirilir. Ardından sağaltıcı kadın, aynı suya elini daldırır 
ve avuç içine aldığı suyu bir andan nazarlı kişinin yüzüne serper. Oluşan ürperme ile nazarın 

çıktığına inanılır. Kalan su ise ayak basılmayan bir yere dökülür (KK-6, KK-7, KK-17, KK-18). 

4. Tütsüleme Pratiği 

Tütsüleme pratiğinde genellikle, üzerlik ve pohur çiçeği kullanılır. Nazarlı kişiyi sağaltmak 

için, mezarlıktan toplanan bir tutam üzerlik, tava içinde yakılarak “Üzerlik, yüz erlik, gitsin 

sayrılık, gelsin sağlık” (KK-3) gibi ölçülü sözler ve dualar eşliğinde kişinin üzerinden çevrilir. 
Ortaya çıkan dumanlı koku, sağaltılan kişiye koklatılır ve yüzüne üfürülür (KK-4). 

Eğer bir hane içindeki herkese nazar değdiğine inanılıyorsa, üzerlik tohumları ya da pohur 

çiçeği toplanarak dualar eşliğinde tavada kavrulur. Ortaya çıkan dumanlı koku, tütsü gibi oda oda 

gezdirilerek her odaya üfürülerek dağıtılır (KK-1, KK-2, KK-3, KK-4). 

Sağaltma işlemlerini analiz ettiğimizde elde ettiğimiz veriler şunlardır: 

Sağaltma işlemini herkes yapamaz. Bu işlem halk arasında elinin yatkınlığı, nefesinin 

kuvvetliliği ve ocaklığıyla bilinen kadınlar tarafından yapılmaktadır.  

Tuz patlatma ve kurşun dökme metotlarıyla sağaltma pratiklerinin temelinde, nazar değen 

kişinin taklit yoluyla gözünü patlatma hayali ve arzusu bulunmaktadır. Bu bağlamda ateş üzerinde 

patlayan her tuz, nazar edenin gözü olarak tahayyül edilir ve temsili, kurgusal bir patlatma işlemi 

gerçekleştirilir.  

Sağaltma pratiklerinde görülen tükürme eylemi genellikle ocak olarak nitelendirilen 

kişilerce yapılır. Tükürük aracılığıyla ocağın gücü, nazarlı kişiye aktarılır. Bu uygulamada, nazarlı 

kişiyi su ile arıtma ve canlılık verme gayeleri olabilir. Sağaltma pratikleri, arınmayı sağlayan 
iletken bir yapıdadır. Özellikle yapılan duaların suya okunmasında ve bu okunmuş suyun 

içilmesinden bu iletkenliği anlamak mümkündür. Çünkü duanın gücünün önce suya, su aracılığıyla 

da insan vücuduna geçeceğine inanılmaktadır. Bu inancın oluşumunda bizce suyun arındırıcı 
özelliği ve akışkan yapısı etkili olmuştur. 

Nazar sağaltma uygulamalarının temelinde genellikle varlıkları kuru hâlden, sıvı hâle 

geçirme düşüncesi vardır. Bu düşünceyi tütsüleme işleminde yakılarak kurutulan bitkilerde, ateşte 

eritilen madenlerde ve dildeki ıslaklığı söz ya da tükürük aracılığıyla aktaran dualarda ve nazarlık 
olarak kullanılan bazı nesnelerde de görmek mümkündür. Çünkü, belirtilen uygulamalarda hayat 

veren sıvının bir şekilde insana aktarımı yapılmaktadır.  

Sonuç 

Nazar pratikleri, genellikle belirli bir mantık silsilesindeki düşüncelerin bir araya getirildiği 

kurgulardan oluşur. Kurulan kurgunun temelinde ise insanoğlunun psikolojik ve sosyolojik 

güvenlik ihtiyacı bulunur. Bu bağlamda nazar pratiklerinin psiko-sosyal olarak insanları tehlike arz 
eden durumlara karşı koruma, rahatlatma, güçlendirme işlevleri ile toplumun kültürel değerlerini ve 



2160                                           Meltem Yılmaz 

 

Turkish Studies - Language, 18(3) 

kodlarını koruyarak yaşatma işlevlerinin olduğu söylenebilir. Bu da nazar pratiklerinin kültüre, 
korunaklı bir alanda yaşama imkanı verdiğini göstermektedir. 

Nazarlıklar için psiko-sosyal açıdan maddi ve manevi korunaklar değerlendirmesi 

yapılabilir. Sözsüz iletişimin psikolojik bir korunak olduğu düşünülürse yörede korunak olarak 
kullanılan nazarlıklardan maden, bitki ve hayvan kökenlilerde doğanın gücünden, dini kökenlilerde 

ise maneviyatın gücünden faydalanılarak koruma kalkanı oluşturulmaktadır. 

Nazar etrafında yaratılan sembolik imgeler, kültürel ve ulusal mirasın aktarımını 
desteklemektedir. Bu bağlamda nazar boncuğu ve üzerlik için kültürel inancın somutlaşmış 

biçimleridir ifadesi kullanılabilir. 

Nazara uğramış kişiler, genellikle sihri uygulamalarla tespit edildikten sonra yine sihri 

uygulamalarla sağaltılırlar.  

Nazarla ilgili en fazla pratik bebekler, çocuklar ve lohusalar etrafında oluşmuştur. Bu 

durum, toplumda çocuğun soyun devamını sağlayan canlı olarak görülmesiyle, psikolojik ve 

sosyolojik gereksinimlerle açıklanabilir. 

Sözün, nazar pratiklerinde etkili olduğu görülmektedir. Etkiyi artırmak için genellikle 

kafiyeli kelimelere, 3 sayısının pekiştirme gücüne, ayetlere, dualara, İslamiyet’te önem arz eden 

Fatma ana gibi kişilerin isimlerine başvurulur. Böylece dinin ve Kur’an’ın gücünden faydalanmak 
istenmiştir. Özellikle sihri uygulamalara, dini değerler katılarak uygulamaların gücü artırılmaya 

çalışılmıştır. 

Nazardan korunma ve nazarı sağaltma esnasında söylenen sözlerin, kolektif hafızayı 

koruma ve bunları geleceğe aktarma işlevleri vardır. Bu nedenle bu sözler, “ortak bellek”in ürünleri 
ya da “paylaşılan deneyimler” olarak kabul edilebilir. 

Nazar etrafında teşekkül eden inanç ve uygulamaların, ait olduğu toplumun bireylerini 

farklı zaman ve mekânlarda bir araya getiren birleştirici işlevleri vardır. Bu işlevler, bireylerde 
kültürel aidiyet duygusunu geliştirebilir.  

Nazar pratiklerinde, insan ve tabiat zıtlığı görülmektedir. Yani, tabiat insana karşı 

başvurulan gücü ve iyiliği temsil etmektedir. Bu sembolizmin altında, insanın yaratılışında var olan 

nefsi, yani kötülüğe yatkın yapısı etkili olmuş olabilir. Başvuranın, başvurulandan daha eksik ve 
kötü konumda yer aldığı düşüncesi bulunabilir. İnsanın çaresizlikleri karşısında hayatta kalabilmesi 

için dışarıya yönelmesi ve dışarıdan fayda arama düşüncesi de bulunabilir. Bu bağlamda sözlü 

kültürde üretilen, “Tutunacak dal aramak”, “Denize düşen yılana sarılır” gibi acziyet kokan 
ifadeler, bir bakıma insan doğasını da yansıtan ifadelerdir. Buradan hareketle insanı, tabiat içinde 

doğan ve tabiatı içinde taşıyan bir varlık olarak tanımlamak mümkündür. Dolaysıyla nazar 

pratiklerinde, bilinmezlikleri çözmek, korku, kaygı ve endişe gibi ihtiyaçları gidermek için 
güvenilen bir bilinene başvurmak, oldukça olağan ve insanidir.  

Nazar pratikleri, geçmişten günümüze değişim/dönüşüm geçirmesine rağmen bünyelerinde 

tarihsel unsurları ve kesitleri barındırabilmektedirler. Bu bağlamda nazar pratikleri etrafında 

kullanılan nesneler, bir milletin motif, değer gibi kültürel ögelerini oluşturan pratiklerden sadece 
biridir.  

 

Kaynakça 

Abdurrezzak, A. O. (2020). Mitolojik boyutu ve çeşitli yönleriyle kara iye. Paradigma Akademi. 

Abdurrezzak, A. O. & Kalafat, Y. (2020). Türk halk bilimi inanç araştırmaları VIII: mitostrateji-4, 

Anadolu Türk halk kesimlerinden inanç örnekleri, ASAM Yayınları. 



Mucur’da Nazar İnanışı Etrafında Teşekkül Etmiş Pratikler                                                         2161 

 

www.turkishstudies.net/language 

Acıpayamlı, O. (1962). Anadolu’da nazarla ilgili âdet ve inanmalar. Ankara Üniversitesi Dil ve 
Tarih Coğrafya Fakültesi Dergisi. XX (1-1), 1-40. 

Acıpayamlı, O. (1974). Türkiye’de doğumla ilgili âdet ve inanmaların etnolojik etüdü. Atatürk 

Üniversitesi Yayınları.  

Bülent, E. (2008). Anadolu amulet geleneğinde çılkak ve eski kültürlerde izleri. 38. ICANAS 

uluslararası Asya ve Kuzey Afrika çalışmaları kongresi (10-15. 09. 2007 Ankara) Bildiriler 

Maddi Kültür (311-328). Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Yayınları.  

Çıplak, N. (2004). Halk kültüründe nazar ve nazarlık inancı ve bunlara bağlı uygulamalar. Türklük 

Bilimi Araştırmaları. 15, 103-125. 

Çobanoğlu, A. (2006). Halk arasında yaşayan hurafeler üzerine bir alan araştırması 

bursa/osmangazi örneği. [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. Sakarya Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü. 

Dökmen, Ü. (2016). İnsanın korunakları deriden kültüre. Remzi Kitabevi. 

Dundes, A. (1992). Wet and dry, the evil eye: an essay in Indo-European and semitic worldview. 
The Evil Eye A Casebook (257-312). Ed. Alan Dundes. Garland Publishing. 

(http://home.iscte-iul.pt/~fgvs/Dundes%20Wet.pdf) 

Gürkan, S. L. (2006). Nazar. İslam Ansiklopedisi. T.D.V. Yayınları. 32, 443-444.  

İnan, Abdülkadir (1965). Nazarlıklar. Türk Folklor Araştırmaları. VIII (169), 3138. 

Kalafat, Y. (1993). Gök Tanrı inancından günümüze kadar efsunlama ‘tu-tu-tu’lama uygulamaları. 

II. Uluslararası Karacaoğlan ve Çukurova Halk Kültürü Sempozyumu Bildirileri-20-24 

Kasım 1991-Adana (271-286). Çukurova Üniversitesi Yayınları. 

Kalafat, Y. (2010). Doğu Anadolu’da eski Türk inançlarının izleri. Berikan Yayınları. 

Köse, A. & Ayten, A. (2009). Batıl İnanç ve Davranışlar Üzerine Psiko-Sosyolojik Bir Analiz. 

Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi. 3 (IX), 45-70. 

Nazar. (1988). Türkçe Sözlük. Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Türk Dil Kurumu 

Yayınları. C. 2 (K-Z), 1074. 

Örnek, S. V. (1962). İlkellerde dinsel temel kavramlara genel bir bakış. Ankara Üniversitesi Dil ve 

Tarih Coğrafya Fakültesi Dergisi. XX (3-4), 255-261. 

Saydam, M. B. (2018). İnancın boşu / dolusu. Doğu Batı Dergisi, Boş ve batıl inançlar özel sayısı. 

84, 23-41. 

Shermer, M. (2011). İnanan beyin. çev. Nurettin Elhüseyni. Alfa Yayınları. 

Turan, F. A. (2008). Customs of the evil eye in Anatolia, Islam and the modern age. Ed. Akhtarul 

Wasey, Farhatullah Khan. Zakir Husain İnstitute of Islamic Studies. XXXIX (4), 131-151. 

Üçer, M. (1997). Sivas yöresinde nazarlıklar ve nazarla ilgili inançlar. V. Milletlerarası Türk Halk 
Kültürü Kongresi Bildirileri. Kültür Bakanlığı Yayınları, 164-179. 

Ülger, A. (2010). Hatırladım –Kırşehir’den anlatılar, masallar, rivayetler-. Anadolu Folklor Vakfı 

Yayınları. 

Yılmaz, M. (2008). Palangıç köyü monografisi. [Yayımlanmamış lisans tezi]. Gazi Üniversitesi 
Kırşehir Fen-Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü. 



2162                                           Meltem Yılmaz 

 

Turkish Studies - Language, 18(3) 

Kaynak Kişiler 
19

  

KK-1: Sevim Öztürk, 1961, Palangıç Köyü / Mucur / Kırşehir, İlkokul, Ev Hanımı, 15.06.2019. 

KK-2: Kiraz Yılmaz, 1963, Palangıç Köyü / Mucur / Kırşehir, İlkokul Mezunu, Ev Hanımı, 

15.06.2019. 

KK-3: Hüsne Yılmaz, (1930-2013), Akçaağıl Köyü / Mucur / Kırşehir, Tahsili Yok, Ev Hanımı, 

20.02.2012. 

KK-4: Dilber Kömcü, (1930-2013), Palangıç Köyü / Mucur / Kırşehir, İlkokul Üçe Kadar Tahsil 
Görmüş, Ev Hanımı, 20.02.2012. 

KK:5: Veysel Öztürk, 1960, Rahma Köyü / Mucur / Kırşehir, Orta İkiden Terk, İşçi Emeklisi, 

15.06.2019. 

KK-6: Rukiye Yılmaz, 1967, Karakuyu Köyü / Mucur / Kırşehir, İlkokul, Ev Hanımı, 20.02.2012. 

KK-7: Hülya GÖMCÜ, 1977, Bayramuşağı / Mucur / Kırşehir, İlkokul Mezunu, Ev Hanımı, 

15.06.2019. 

KK-8: Zalha Yağmur, 1948, Karaarkaç Köyü / Mucur / Kırşehir, Tahsili Yok, Ev Hanımı, 
27.04.2009. 

KK-9: Fethiye Dağıstan, 1945, Karaarkaç Köyü / Mucur / Kırşehir, Tahsili Yok, Ev Hanımı, 

12.04.2008. 

KK-10: Suna Öztürk, 1959, Rahma Köyü / Mucur / Kırşehir, İlkokul, Ev Hanımı, 14.06.2019. 

KK-11: Döndü Dağ, 1957, Mucur / Kırşehir, İlkokul, Ev Hanımı, 14.06.2019. 

KK-12: Mahire Demir, 1967, Mucur / Kırşehir, İlkokul, Ev Hanımı. 

KK-13: Naile Demir, 1940, Mucur / Kırşehir, Tahsili Yok, Ev Hanımı, 12.05.2008. 

KK-14: Filice Yağmur, 1963, Karaarkaç Köyü / Mucur / Kırşehir, İlkokul Üçe Kadar Tahsil 

Görmüş, Ev Hanımı, 12.05.2008. 

KK-15: Erol Yılmaz, 1963, Palangıç Köyü / Mucur / Kırşehir, Lise Mezunu, Şoför, 15.06.2019. 

KK-16: Mevlüt Gökbayrak, 1946, Seyfe Köyü / Mucur / Kırşehir, İlkokul, Çiftçi, 22.02.2018. 

KK-17: Aygül Bulut, 1980, Kurugöl /Mucur / Kırşehir, İlkokul, Ev Hanımı, 22.02.2018. 

KK-18: Fazlı Cebeci, 1942, Kurugöl /Mucur / Kırşehir, İlkokul, Çiftçi, 22.02.2018. 

KK-19: Özlem Şahin, 1976, Kurugöl /Mucur / Kırşehir, Ortaokul, Ev Hanımı, 22.02.2018. 

KK-20: Salih Demirbaş, 1969, Mucur / Kırşehir, İlkokul, Kaynakçı, 22.02.2018. 

KK-21: Yavuz Kömcü, 1969, Palangıç Köyü / Mucur / Kırşehir, Orta İkiden Terk, Makine 

Teknikeri, 15.06.2019. 

KK-22: Tülay Sayar, 1967, Palangıç Köyü / Mucur / Kırşehir, İlkokul, Ev Hanımı, 15.06.2019. 

 
19 Sözlü kaynakların künyeleri, “Ad-soyad, doğum-ölüm tarihi, ikamet yeri, eğitim durumu, mesleği ve görüşme tarihi” 
sıralamasıyla verilmiştir. 


	35YılmazMeltem_tde-2143-2162

