
251

DOI: 10.22559/folkloredebiyat.2017. 47

folklor/edebiyat, cilt:23, sayı:91, 2017/3

JOSE SARAMAGO’DAN ELİF ŞAFAK’A 
FİLİN ANLATISAL YOLCULUĞU

Kadir Can Dilber*

Edebi Karşılaş(tır)ma
Edebi metinleri okuma deneyimi genellikle bir bütün olarak gerçekleşir ve okur için 

metnin mesafesi öykü bağlamında değerlendirilir. Özellikle roman ya da hikâye metin-
lerinde yapılan tek düze değerlendirmeler veya okumalar sadece okur açısından değil 
edebiyat dünyasında da yanlış okumalara yol açar. Umberto Eco, “Yanlış Okumalar” 
kitabında Don Kişot okumalarının nasıl yanlış bir yön alacağını şöyle özetler: “Don 
Quixote denilen bu adam biraz kaçık. Uşak işlenmemiş bir sağduyuya sahip saftoriğin 
biri; efendisinin fantezilerine iğneler batırdıkça onunla özdeşleşiyor.” (Eco 1998: 45). 
Bu tür yanlış okumaların veya değerlendirmelerin önüne geçmek nasıl mümkün olabilir 
ya da bu bilgi kirliliği nasıl ortadan kaldırılabilir? Öncelikle edebi metinlerin yapısının 
geçmişten günümüze değiştiği bu bağlamda okurun zihinsel boşluk doldurma eylemini 
nedensellik ilkesi ile değil de tutarlık ilkesiyle yaptığı görülür. Aristo’nun çizdiği kuram-
sal çerçeveden ilerleyen Forster’a göre “öykü romanın temelidir; öykü yoksa roman da 
yoktur. Bütün romanların en büyük ortak yönü budur. Keşke olmasaydı; keşke en büyük 
ortak yön “ezgi” gibi, “gerçeğin kavranması” gibi değişik bir şey olabilseydi de, bu basit 

* Yrd. Doç. Dr. Ahi Evran Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü kadir-
candilber@gmail.com



folklor / edebiyat

252

ilkel nesne olmasaydı.” (Forster 1982: 64). Forster’ın “keşke”leri aslında yaşadığı dö-
nem içerisinde de geçerlidir çünkü söylem öykünün yerini alsa bile öykü hiçbir zaman 
tam olarak edebi metinden sınır dışı edilemez. Chatman bu durumu olasılıksızlık ile 
açıklamaya çalışır: “Olay örgüsü olamayan bir anlatı mantıksal bir olasılıksızlıktır. Olay 
örgüsünün olmaması değil, anlaşılmaz bir bulmaca olmaması, olayların “büyük önem 
taşımaması”, “hiçbir şeyin değişmemesi” söz konusu olabilir.” (Chatman 2008: 43). Her 
öykünün bir olay örgüsü olduğuna göre metinleri değerli ya da okunabilir kılan en önem-
li şey öykünün kendisi değil söylemidir. Burada önemli olan ise okurun bu söylemi nasıl 
alımladığı meselesidir. Akşit Göktürk’e göre “Okurun alımlama edimi, metnin tutarlılı-
ğına, metinde tümceden tümceye hep yeni şeyler açarak sürüp giden akışa dayanır. Bu 
akışta, okurun gerekli bağlamı kafasında canlandırabilmesini sağlayacak devingen bir 
özellik vardır.” (Göktürk 2007:26). Bağlamı kafasında canlandıran okur için iki düzey 
belirir:  Örneğin birinci düzeydeki bir örnek okura yöneliktir; hikâyenin nasıl bitece-
ğini bilmek isteyen bu okura anlamsal düzeydeki örnek okur diyebiliriz. Metin ikinci 
düzeyde bir örnek okura da yönelir buna göstergebilimci ya da estetik düzey uzmanı 
okur diyelim, bu okur kendi kendine, o öykünün kendisini ne tür bir okura dönüştürmek 
istediğini sorar ve örnek yazarın kendisini adım adım nasıl eğitmekte olduğunun farkına 
vararak okuma sürecine devam eder. Basitçe ifade etmek istersek, birinci düzeydeki okur 
ne olduğunu, ikinci düzeydeki okur ise olan şeyin nasıl anlatıldığını bilmek ister (Eco 
2016: 267).

Nasıl anlatıldığı meselesine derinlemesine inen okur söylemler arasındaki tezahürü 
fark ettiğinde metinlerarası ilişkilerin derinliği başka bir önem kazanır. Metinlerarası 
ilişkiler aslında derinlerdeki büyük bir ilişkinin yüzeye çıkarılmasıdır. Aktulum’a göre 
“Her metin kılgısı bir alıntıdır. Ayrıca, alıntı kılgısıyla, genel olarak yazma kılgısı ara-
sında da bir ayrım yoktur. Alıntının değergesi, bir yazarın yazmaya başlarken kullandığı 
öteki unsurlardan ayrılmaz: Her yazı bir yapıştırma ve açımlama, alıntı ve yorumdur. 
Öyleyse yazmak hep yeniden-yazmaktır. Bir yazar yeni bir metin oluştururken bile as-
lında başka metinlerden aldığı parçaları bir bütün oluşturacak biçimde yan yana getirip 
kaynaştırarak bir yeniden yazma işine girişir.” (Aktulum 2000: 96). Yazarın bir başka 
yazardan yaptığı alıntı bu bağlamda bir gereksinimdir ve her yazar için bu işlem farklı 
aşamalarda gerçekleşir. Bazı durumlarda alıntı ya da gönderge yazınsal olmaktan ziyade 
göstergelerarası olabilir. Göstergelerarasılık iki farklı gösterge dizgesi arasındaki (örne-
ğin yazının resimle, resmin müzikle vb.) alışveriş işlemini, değişik gösterge dizgelerine 
ait yapıtlar arasındaki açık ya da kapalı ilişkileri belirtir (Aktulum 2011: 17).  Açık ya da 
kapalı ilişkiler bu bağlamda edebi metnin değerini düşürmez aksine yücelterek daha kült 
bir eser haline gelmesini sağlar.  



folklor / edebiyat

253

(Chatman, 2008: 23). 

Seymour Chatman’ın çizdiği anlatı şemasında öykü ve söylem formlarını ayırarak 
edebi metinlerin yapı-sökümünü kolaylaştıracak bir adım atar. Bu şema ile edebi me-
tinlerin birbiri ile ilişkisini değerlendirirken içerik ve söylem bakımından benzerlikleri, 
etkilenme endişesi ya da metinlerarasılık ilişkileri kolayca tespit edilerek edebi bir mu-
kayesenin önü açılmış olur.

Filin Öyküsel Formu
Öyküler söz konusu olduğunda metinden etkilenen okurun aklına çok fazla soru 

gelebilir. Öncelikle bu hikâye daha önce başka bir yazar tarafından başka bir öykü içeri-
sinde anlatıldı mı? Yazar böyle bir metni nasıl kurguladı? Acaba gerçekten bütün bunlar 
yazarın yaşamının bir parçası mı? Son olarak bu öyküyü ben de yazabilirdim! Bütün bu 
sorular ve verilebilecek cevaplar aslında aylak-külyutmaz-amprik vs. tabirlerle adlan-
dırılan okurlar için geçerlidir. Bilgin-örnek-vurdumduymaz okur için metin perspektifi 
tamamıyla farklıdır.*

İster aylak isterse bilgin okur olsun filin öyküsü öncelikle fil motifinin temel kayna-
ğını araştırmakla başlar ve bu araştırmanın özünde ilk olarak mitlerle karşılaşılır. Dünya 
mitleri incelendiğinde “Fil” kavramı değişik şekillerde bulunmakla birlikte Hint mitolo-

* Külyutmaz ve Vurdumduymaz okur kavramları Prof. Dr. Yavuz Demir’e aittir. (Yavuz Demir, Hayat 
Böyledir İşte Fakat Hikâye, Hece Yay., Ank. 2011, s. 97).



folklor / edebiyat

254

jisinde fil başlı Tanrı olarak karşımıza çıkar. Ganesa adı verilen bu Tanrı; kısa, şişman, 
sarı renkli, göbekli, dört kollu ve fil başlı bir yaratık olarak düşünülür. Bu filin başında 
tek dişi vardır. Bir elinde istiridye kabuğu, bir elinde disk, bir elinde sopa, bir elinde de 
nilüfer çiçeği taşır. Her zaman yanında bir fare ile dolaşır. Ganesa bilgelik tanrısıdır ve 
engellerin aşıcısıdır (Kaya, 1997: 69-70). Fil Tanrının etkisi sadece mitolojilerle sınırlı 
kalmaz. Paganlık inancı çok yaygın olan Hindistan’da “Fil Tanrı”nın üzerine ayinler 
yapılmaktadır. 2013 yılında düzenlenen ayinde ona dokunabilmek için izdihamda ölen 
insanların sayısı hiç de az değildir. Bu edebi metinlerde karşımıza çıkan varlıkların ister 
mitoloji de olsun isterse de gerçek yaşamda olsun etkilerini hala sürdürdüklerinin bir 
göstergesidir. 

Filin öyküsel formuna ilk olarak dünya edebiyatında Mark Twain’in “Beyaz Fil” 
isimli öyküsünde rastlanır. Bu öyküde krala hediye olarak gönderilen beyaz filin kaybo-
luşu ve onun arkasında yatan nedenler, parasal arayışlar, toplumsal yozlaşma gibi konu-
lar ironik bir dille anlatılır. Öykü içerisinde en dikkat çekici nokta ise beyaz fil ile ilgili 
tanımlamalardır:  “Siyam’da krala mahsus beyaz file o memleket halkı tarafından ne 
derece itibar edilip hürmet gösterildiğini biliyorsunuzdur her halde. Yine biliyorsunuz-
dur ki, bu renkteki bir fil sadece krala tahsis edilir, yalnız kral böyle bir hayvana sahip 
olabilir. Hatta beyaz fil bir dereceye kadar kraldan da üstün sayılır, çünkü sahibine yalnız 
saygı gösterildiği halde, filin önünde bir ilahmış gibi ibadet de edilir.” (Twain, 2015: 77). 
Hediye olarak sunulan ve sembol olarak üzerine ilahi bir form yüklenen beyaz fil, temel-
lerini mitlerden alır. Bu mit, öykü formunda ilk kez Mark Twain tarafından kullanılma-
sı ilgi çekicidir. Öyküsel form olarak sadece beyaz ve kutsal olarak addedilen bir filin 
kaçırılma serüveni, güven-güvensizlik, toplumsal yozlaşma, kutsalın yitimi üst başlık 
olacak şekilde kurgulanır. Romanda karakterler ve varlıklar yüzeysel olarak ele alınır ve 
isimleri çok ön planda yer almaz. Öyküde asıl önemli olan ve okuyucuya değerli kılınan 
beyaz filin kaybolma ve bulunma serüvenidir. Bu bağlamda öykü tek bir uzamda ilerler 
ve o uzamda da sonlanır. 

Jose Saramago’nun 2009 yılında yayımlanan “Filin Yolculuğu” isimli romanı 16. 
yüzyılda Portekiz’in başkenti Lizbon’dan Avusturya’nın başkenti Viyana’ya yapılan 2 
yıllık yolculuğu konu alır. On sekiz bölümden oluşan romanın öyküsel formu karakter 
açısından sınırlıdır ve genel olarak bir yolculuğu konu alır. Öykü formu Süleyman isimli 
bir fil ve onun eğiticisi Subhro üzerine kurulur. Mark Twain’in öyküsündeki hediye for-
mu bu romanın temel kırılma noktası olarak ortaya çıkar: “Süleymanımız var ya, musevi 
kralın durup dururken yardıma çağrılışına bir anlam veremeyen şaşkın donjuan, Ne, diye 
sordu, Evet efendim, Süleyman, fil, kral azarlar bir tavırla, Fili ne halt edeyim ben şim-
di, dedi, ayağa fırlayan kraliçe, Hediye efendim, düğün hediyesi, diye yanıt verdi hem 
keyifliydi hem de heyecanlı mı heyecanlı, Aradığımız bir düğün hediyesi değil, Ne fark 
eder ki.” (S. 12) Öyküdeki olaylar zinciri yolculuk üzerinde gelişir ve fil gören Avrupa 
toplumunun onu kutsal olarak algılamasını sağlayan nedenler, onun için yapılabilecek 
savaşlar üzerinden değerler kategorize edilir. Eylemler genel olarak fili hediye olarak 
teslim edecek komutan ile Subhro arasındaki ilişki üzerinden gelişir. Öyküde fil sembo-
lik bir işlevi haricinde bir göreve sahip değildir ve sadece görsel hafıza olarak metinde 
yer almasına karşılık başka unsurlar tarafından kutsallaştırılır. Metinde çok fazla karak-



folklor / edebiyat

255

ter olmaması öykünün bir düzlemde okurun belleğini zorlamadan ilerlemesini sağlar-
ken diğer düzlemde sadece öykü odaklı bir metin olarak kalmasına neden olur. Yazarın 
kültürel kodlarını barındıran eser aynı zamanda bir ülkenin tarihine de kısa bir yolculuk 
yapılmasını sağlar. Böylece okur 1500’lü yıllara giderken bir ülkenin tarihinin yazarın 
kültürel kodlarına nasıl işlediğine de tanık olunur. Asıl dikkat çekici olan ise insanların 
hiç görmedikleri varlıkları kutsallaştırması ve onlara değer yüklemesidir. 

Elif Şafak’ın 2013 yılında yayımlanan “Ustam ve Ben” romanı 16. yüzyılda 
Hindistan’dan gelen beyaz bir fil ile bakıcısı Cihan’ın ustabaşı Mimar Sinan’ın izleğinde 
yaşadığı serüvenleri konu alır. Osmanlı tarihine, padişahların yaşamlarına ve mimari 
yapının gelişimine derinlemesine inen metin, beraberinde beyaz bir fil ile bakıcısının 
öyküsünü de taşımayı bilir. Öykü formu olarak dört bölümden oluşan roman, öncelik-
le öykünün kurulması ile başlar. Metnin içerisindeki olaylar karmaşık bir yapıdadır ve 
metnin sürekli canlı tutulması için üstkurmaca tekniği (öykü içinde öykü) kullanılır. Her 
bölümün kurgusuna özel olarak tasarlanan öyküler okurun kafasında zengin bir metin 
izlemini doğurmaya yeterlidir. Filin ustabaşı Mimar Sinan ile buluşması ve bir araç ola-
rak kullanılması kurgu bütünlüğü açısından sürekli yenilenir. Öykü içerisinde ayrıca 
karakter arasında geçen ihtiraslar, arzular, yenilgiler ve zaferler ayrıntılı olarak işlenir. 
Öyküdeki olaylar kısaca özetlenecek olursa, Cihan’ın Hindistan’dan gelişi ve Çota’nın 
(beyaz fil) serüveni, Mimar Sinan’ın kurgusal analizi, yaşantısı ve eserleri, Mimar Si-
nan ve Cihan’ın serüveni, Mimar Sinan’dan sonra Cihan’ın diğer çıraklar ile yaşadığı 
ilişkiler şeklinde sıralanır. Öykü zamanı açısından Osmanlıya inen yazar, buradaki taht 
kavgalarını, kardeş katlini, yaşayış biçimlerini ve mimari eserlerin yapılış şekillerini ver-
meye çalışır. Tarihsel olarak serüven yaklaşık olarak 58 yıllık bir zaman dilimini kapsar 
ve metnin girişinde bu verilerek sondan başlanarak geriye doğru bir zamansal yolculuk 
haritası çıkarılmış olur. 

İki metin öykü formlarıyla karşılaştırmalı olarak değerlendirildiğinde Elif Şafak’ın 
hem Saramago’dan hem de Mark Twain’den etkilendiği görülür. Filin imgesel formu 
Mark Twain’den alınırken yolculuk formu ise Jose Saramago’dan alınır. Saramago’nun 
öyküsü tamamıyla filin yolculuğu serüvenine bağlıyken Şafak’ın metni içerisinde farklı 
serüvenleri ve kurguları barındırır. En ilginç ve kurgusal olanı ise Elif Şafak’ın romanı 
içerisinde başka bir romandaki kurgusal bir varlıktan söz etmesidir.  “Busbecq kitaplara 
düşkündü ve Cihan’ın, ilk izleniminin aksine, cahil bir hayvan terbiyecisi olmadığını 
fark edince onunla muhabbet etmeye başladı. Cihan hayrete şayan bir şey öğrendi bu 
sayede. Sefirin ülkesinde, kralın sarayında da bir fil vardı. Üstelik adı Süleyman’dı! “Ha-
karet değil, seni temin ederim” dedi Busbecq. “Bilakis saygı ifadesi file sultanın ismini 
vermek.” Böyle dedi ve göz kırptı muzipçe.” (Şafak, s. 168-169). Bu söylem metin-
lerarasılık için güzel bir örnektir çünkü yazarın intihal yapıp yapmadığı konusundaki 
düşünceleri aslında bir kurgu üzerine başka bir kurgu türetme tekniği olarak karşımıza 
çıkar. Böylelikle yazar kendi metnini orijinal kılma yolunda hem açıkça ilişkiyi kabul 
eder hem de ufak bir sihirbazlık numarası ile okuru ikna etme yoluna girişir.

Filin öyküsel formu genel olarak değerlendirildiğinde öyküde filin kullanımı ve dün-
ya edebiyatında yansımaları tabi ki bu eserlerle sınırlı değildir. Filin yapısı itibarıyla ba-
kıldığında doğuya ait bir varlık gibi görünmesi ve batı tarafından sonradan keşfedilmesi 



folklor / edebiyat

256

açısından öyküde merak unsuru yaratır. Karakterlerin ve mekânın varoluşu açısından da 
şaşırtıcı cüssesi nedeniyle bazen yadırganır bazen de kutsal sayılır. Bizim kullandığımız 
öykü örnekleri açısından özellikle Mark Twain’in fili, hediyedir ve bu büyüklükte bir 
beyaz filin kaybolması dikkat çekicidir. Aslında bu filin formu inanç ve değerler üzerine 
inşa edilir. Saramago’daki filin formu tamamıyla aynı doneleri içerir ancak fil yolculuğu 
içsel bir yolculuk halini alır. Elif Şafak’ın kullandığı fil ise aynı özellikleri taşır ve met-
nin bir yan unsuru olarak kullanılır. İlk iki metinde metnin varolma sebebi ve gösterge-
leri açısından amaç halini alan fil, son metinde sadece bir araçtır ve öykünün yazılması 
için gerekli bir varlıktır. Bu aslında öykünün kökeninde yatan görsel imgenin gücünden 
kaynaklanır. Calvino bu durumu şöyle açıklar: “Emin olduğu tek şey her öykünün köke-
ninde bir görsel imgenin bulunduğuydu. Söz gelimi, bu imgelerden biri, bir parçası öte-
kinden bağımsız olarak yaşamaya devam eden iki parçaya ayrılmış bir adam olmuştur; 
bir başka örnek, bir ağaca tırmanan ve sonra bir daha yere inmeksizin bir ağaçtan ötekine 
geçerek yaşayan delikanlıdır; bir üçüncü örnek ise, içinde biri varmış gibi hareket eden 
ve konuşan bir zırhtır.” (Calvino 1994: 110). 

Fil imgesinin öykünün kökeninde bu kadar güçlü kalmasını sağlayan şey aslında 
tarih formudur. Mark Twain’in öyküsünde tarihsel formdan uzak olan fil imgesi özel-
likle Şafak ve Saramago’nun metinlerinde tarihsel bir nesne olarak kullanılır. Bu tür 
romanların kuramsal formu yeni tarihselcilik çerçevesinde değerlendirilir. Metni yorum-
lamanın tarihselliğinden çok metnin üzerinde birbirinden farklı pek çok tarihsel okuma 
yapılabileceği ileri sürülmektedir. Tarihi kişilikler ve olaylarda kesin/net/gerçek olgular 
kurgusallaştırılarak ve yapıbozucu bir dönüşüme uğratılarak bir metin haline getirilebil-
mektedir (Yalçın- Çelik 2005: 30). Bu iki romanı yeni tarihselcilik anlayışla değerlendir-
diğimizde “Ustam ve Ben” tamamıyla kurama uygun yazılmış bir roman olarak ortaya 
çıkar. Filin varlığı romanda sürekli var olur ancak asıl olan Osmanlı tarihinin modernize 
edilmesi ve Mimar Sinan’ın ön planda çıkarılmasıdır. Yeni tarihselcilik kuramının en 
önemli envanteri bu tür metinlerde bireylerin yaşantılarına, duygularına, ilişkilerine inip 
onu sanki gerçekmiş gibi okura sunmasıdır. Şafak’ın burada “Ustam ve Ben” başlığında 
kullandığı şey de aslında “ben” kavramının öznelliğinden “Usta”nın nesnelliğine vara-
bilmesidir. Mimar Sinan’ın çırağı olan “ben” aslında bir fil bakıcısıdır ve bu pozisyondan 
Mimar Sinan’a yetenekleriyle ve filin beceriyle ulaşmayı dener. Öykünün merkezinde 
tarihsel form ile ortaya çıkan şey ise Mimar Sinan’ın bilmediğimiz, hiç fark etmediğimiz 
kurgusal biyografisidir. Ona ait kişisel envanter tarihsel metinlerle örtüşse de duyguları 
ve olaylara yaklaşımı tamamıyla postmodern tarih anlayışına uygun biçimdedir. “Filin 
Yolculuğu” romanı yeni tarihselcilik anlayışına yakın olsa da merkez de sadece fil ve ba-
kıcısı olduğu için diğer bireysel ilişkiler ve tarihsel ayrıntılar sadece bir veri olarak göze 
çarpar. Bu romanın en önemli özelliği tarihi sadece bir belge niteliğinde kullanması ve 
tarihin arka sayfalarında yer aldığı düşünülen bir olayı yine tarihe dönerek, inançları ve 
ilişkileri yeniden sorgulamasıdır. Bu öykünün temelinde yer alan fil o kadar güçlüdür ki 
her şey çevresinde dönerken o sadece bir hediye pozisyonunda çıkar ve kimlik kazanır. 
Yeni tarihselcilik kuramı açısından metindeki en önemli tespit ise filin öyküsünün birey 
açısından değil de toplumsal bakış açısıyla değerlendirilmesidir. Toplumun farklı olana 
bakışı aslında onu tamamıyla ötekileştirmesiyle alakalıdır. 



folklor / edebiyat

257

Filin Zamansal Yolculuğu
Modern romanların anlatı yapısı irdelendiğinde zaman kavramının daha çok tek bo-

yutlu olarak kullanıldığı ve işlevsel olarak öykünün ya da romanın yazıldığı tarihi içeren 
yapısının ön planda olduğu görülür. Özellikle postmodern eserler ile birlikte roman for-
mu değişime uğrarken zaman kavramının da değiştiği ve çoğulcu bir hal aldığı dikkat 
çeker. Modern ya da postmodern roman için zaman kavramı aynı şeyi ifade etmese de 
yapılanış olarak metnin gidişatını belirleyen ya da metne yön veren önemli bir varlık 
olarak eserde yer alır.  

Zaman kavramı, okurun nezdinde tarihsel açıdan dikkati çekse de metinsel bağlamda 
anlatıyı oluşturan temel taşların başında gelir. Bir anlatının düzeyini belirleyen kurguya 
doğrudan etki yapan zaman, aslında iki boyutlu olarak bir edebi metinde yer alır. Gerard 
Genette, zamanı ikiye ayırarak “öykü/hikâye zamanı” ile “söylem zamanın” birbiriyle 
karıştırılmaması gerektiğini söyler (Genette, 2011: 17-21). Bu bağlamda zamanı süre, 
düzen ve sıklık olmak üzere üç aşamada değerlendiren Genette, böylece öykü zamanı 
ile söylem zamanının farklı perspektifte değerlendirme imkânı bulur. Alfonso De Toro, 
“Time Structure in the Contemporary Novel” (Çağdaş Romanda Zamanın Yapısı) maka-
lesinde Genette’nin söyleminden yola çıkarak onun tespitlerini kullanmasının yanı sıra 
okuma zamanı, metnin zamanı ve gerçek zamanı da işin içine katar (Toro, 2011: 109). 
Mark Currie ise zaman yapılanmasının Genette ile başlayıp belli bir yol aldığını ve her 
romanda aynı zaman yapılanmasına rastlanılmadığını dile getirir (Currie, 1998: 66). 

Bu başlıklar dâhilinde genel olarak Genette’nin söyleminden yola çıkıldığında bir 
harita çıkarılmak istenirse karşımıza aşağıdaki bir yapılanma çıkar:

(Genette, 2011).
Bu yapılanmanın yanında okuma zamanı, metnin zamanı ve gerçek zamanı da işin 

içine kattığımızda zaman kavramının çok boyutlu bir yapıya sahip olduğu ve bir ede-



folklor / edebiyat

258

bi eserde farklı şekillerde yapılandığını rahatça görebiliriz. Bu bağlamda Elif Şafak’ın 
“Ustam ve Ben” romanı analiz edildiğinde örnek okurların dikkatinden kaçmayan ancak 
ampirik okurun belki de hiç fark etmediği zamansal yapılanmalar dikkat çeker. “Ustam 
ve Ben” romanı yeni-tarihselcilik anlayışını içinde barındıran, okuru tarihe götürerek iki 
tip anlatıcısı ile yolculuk yaptıran ve zamansal geçişleri ile metnin içerisinde döngüler 
oluşturan bir romandır. Romanın öncesinde alıntılanan epigraf, okuru gerçek zamandan 
sıyırıp metnin zamanına sürüklemesi için yeterlidir.  Fuzuli ve Hintli şair Mira Bai’den 
alıntı yapılarak ve 16. Yüzyıl şairi oldukları belirtilen ifadelere yer verilir. Böylece okur 
artık zamansal olarak zihninde dönemi canlandırır ve metne giriş için hazırlık yapma 
olanağı bulur. 

Romanın girişinde yaratılan söylemle birlikte aslında zaman kavramını anakroniğe* 
uğrar yani zamanda bir nevi bozulma meydana gelir. Anlatıcı olarak karşımıza çıkan 
Cihan, söylemsel olarak metnin geleceğini okura sunması prolepsis***meydana getirir. 
Cihan’ın birinci şahıs anlatısı bu öngörüye açıkça olanak sağlarken anlatıda kopma mey-
dana getirmeden geriye dönüş özelliğini de başlatmış olur. Genette’ye göre “Birinci şa-
hıs” anlatısı, anlatıcıya geleceğe ve özellikle de şimdiki duruma göndermede bulunma-
sına izin veren şu apaçık geriye dönüşlü özelliği nedeniyle, öngörüye en açık tarzıdır.” 
(2011: 60-61). Bu bağlamda yazarın birinci anlatıcı kullanması metin döngüsünün bo-
zulmasını engellemiş olur. Anlatının hemen devamında İstanbul / 22 Aralık 1574 tarihi 
atılarak geriye sapım (flash back) tekniği kullanılır ve anlatının zamanı başlatılmış olur. 
Karşımıza çıkan “Tanrısal Anlatıcı”, Cihan’ın “Ben Anlatıcı”sından farklı olarak metni 
bir tarihçi olarak dizayn eder ve okurun belleğindeki zaman kavramını tarihsellik üze-
rinden şekillendirmeye başlar. Mimar Sinan’ın padişah Murad ile olan diyaloğu kardeş 
ve oğlu katli üzerinden verilirken zamansal olarak öykü ve tarih arasında kalıcı izlene-
bilir bir ilgi oluşturulmaya çalışılır. Bu izlenebilirlik sayesinde öykü kabul edilebilir bir 
pozisyona sürüklenir. “Her öykü, ilkece kendi kendisiyle açıklanır: Bir başka deyişle, 
her anlatı, neden? Sorusuna yanıt verdiği an ne? Sorusuna da yanıt vermiş olur; neyin 
meydana geldiğini söylemek, bunun niçin meydana geldiğini söylemektir. Aynı biçimde, 
bir öyküyü izlemek, güç, zahmetli bir süreçtir, kesintiye uğrayabilir ya da tıkanabilir. 
Bir öykünün her şeye karşın kabul edilebilir olması gerekir.” (Riceour, 2009: 108-109).  
“Henüz hiçbiri bunu bilmiyor olsa da, ne gariptir ki bundan seneler sonra, gene böyle 
bir gecede rüzgâr uğuldarken, hayvanlar yine kafeslerinde huzursuz dolanırken, bu sefer 
Sultan Murad’ın kendi oğulları —üstelik on dokuzu birden- aynı şekilde soylu kanlan 
dökülmesin diye yay kirişiyle boğdurulmak suretiyle tek tek öldürülecek, sonra da gene 
aynı yere, usta ve çırağın inşa ettikleri o hüzünlü türbeye gömüleceklerdi” (Şafak, s. 33). 
Metinde gerçekleşen zamansal prolepsis aslında metnin gerçeklik algısını en yüksek se-
viyeye çekmek için yapılır. Yazarın gözünden kaçan fakat metnin zamansal söyleminde 
açıkça ortaya çıkan şey ise tarihsel bilginin kurgusal söylemi yavaşlattığı ve başarısızlığa 
uğratabilme olasılığıdır. Tarihsel metinlerle örülü öyküsel formların ya da başarılı form-
ların en büyük ivmesi kullanılan epistemolojik bilginin sınırlılığının yanı sıra metne ka-
nalize edilebilmesidir. “Ustam ve Ben” gibi bir edebi eserin kardeş katli üzerinden siyasi 

* Anakroni: Hikâye ile anlatının zamansal düzeni arasındaki uyumsuzlukların tüm biçimlerini 
karşılamak için kullanılan kavramsal kelimedir (Genette, 24).



folklor / edebiyat

259

bir form geliştirmesi söylemi bozduğu gibi anlatı da kırılmalara yol açar. Paul Riceour’a 
göre “Öykü ile ‘tarih’ arasındaki anlatısal süreklilik üstünde pek durulmamasının ne-
deni, kurmaca ile tarih, ya da mit ile tarih arasındaki epistemolojik kopukluktan doğan 
sorunların bütün dikkati kanıtlama (apaçıklık) sorunu üstüne çekmesi ve çok daha temel 
özellik taşıyan, tarih kitabının ilgisini oluşturan şeyin ne olduğunu bilmek sorununun 
bir yana bırakılmasıdır. Oysa, tarihyazımı anlamındaki tarih ile sıradan anlatı arasındaki 
sürekliliği sağlayan da bu ilgidir (Riceour, s. 107). Mimar Sinan’ın kurgusu zamansal 
olarak söylemi bozmaz iken gereksiz fazla ayrıntılar ve geriye dönüşler öykünün gecik-
tirilmesine ve akışkan bir metinden zorlayıcı bir metin haline dönüşmesine neden olur. 
Filin öyküsü üzerine inşa edilse de “Ustam ve Ben” kavramları zamansal söylemde on-
tolojik bir derinliğe yol açarken “aşk” söylemi içsel benliğin zamansal düzende yeniden 
keşfedilmesine de neden olur. “Zaman, bir öyküleme biçimine göre eklemlendiği ölçüde 
insana özgü zamana dönüşür; anlatı da zamansal varoluşun bir koşulu olduğunda tam 
anlamına kavuşur.” (Riceour, 2005: 108). Bütün metin boyunca zaman bir öyküleme 
biçimine dönüşse de yaşam biçimine dönüşüyor mu sorunsalı devam etmektedir. Nedeni 
ise gereğinden fazla verilen bilgi zamanda üçlü mimesis anlayışının ötelenmesine neden 
olur. Yani kimi zaman katharsis yaşayan okur kimi zaman varoluşuna yönelse de çoğu 
yerde kopmalar yaşar ve tekrar başa döner, “acaba ben nerdeyim! Anlatıcı kim!” soru-
larında kaybolur durur. Fil üzerine kurgulanan zaman filden ayrı bir şekilde başka bir 
söylemin içerisinde inşa edilirken fil zamanla işlevini yitirir. 

Jose Saramago’nun “Filin Yolculuğu” eseri zamansal açıdan değerlendirildiğinde 
öykü öncesi bir prolepsis ile metne gerçeklik kazandırılır. “Bana XVI. yüzyılda, III. Don 
Joao döneminde, tam olarak 1551’de bir filin yaptığı yolculuktan söz etti. Fil Lizbon’dan 
Viyana’ya gitmişti.” (Saramago, s. 7). Bu veri aslında öykünün tüm serüvenini deşifre 
ettiği gibi ve öykünün kurgusal gerçekliğini de yükseltir. “Ustam ve Ben” romanına 
kıyasla romanın zamansal söylemi tamamıyla “Fil” üzerine kurgulanır. “Fil” bir varlık 
olmaktan öte zamanı kontrol eden, metnin söylemini hızlandıran ya da yavaşlatan en 
önemli ögedir. Filin yolculuğu üzerine kurgulanan öykü zamanı filin gitmek istediği yere 
varması ile sonlanır. Burada dikkat edilmesi gereken en önemli şey metindeki her varlı-
ğın işlevsiz olması ve söylemi hızlandırmak için başvurulan yöntemlerdir. 

Dil olarak edebi metinde kesintisiz bir söylemi tercih eden yazar, metinde kurdu-
ğu yapı ile de eserin farklı bir pozisyonda algılanmasını ister. Bu pozisyon, okurun hiç 
zorlanmadan, fazla kelime yapısına takılmadan devam edeceği söylem tarzıdır. Metin o 
kadar akıcıdır ki diyaloglar içerisinde sadece virgülden sonra büyük harf ayırt edici bir 
özellik taşır. Metnin teknik düzenine baktığımızda “Güvenilmez” anlatıcının yaratıldığı 
görülür.* Bu anlatıcı seçimi ile birlikte yazar, tarihsel söylem içerisinde günümüz dilini 
yakalarken yapılacak tarihsel hataları da engellemiş olur. Böylece kamera gözü denilen 
yöntemi kullanan anlatıcı, okur ile iletişim halinde bulunarak sahnelerin tasvirinde bile 
ayrıntılara inebilir. Söylem zamanı ile öykü zamanı arasında kırılmalar meydana gelse 
de okunduğunda ikisinin birlikte yürüdüğü hissi verilir. Anlatı aktarımı klasik dilbilgisi 
kurallarını yıkan yenilikler içeren bir yapıda ilerler.  Aynı zamanda okur odaklı kurgula-

* Güvenilmez anlatıcı kavramı ilk kez Wayne Booth tarafından kullanılmıştır (Wayne Booth, 
Kurmacanın Retoriği, Çev. Bülen O. Doğan, Metis Yay. Ank. 2012, s. 225-254).



folklor / edebiyat

260

nan metin yer yer okura dönerek “öğrenme heveslisi meraklı okur, peki aralarında nasıl 
anlaşıyorlardı” (s. 31) şeklinde soru yöneltir. 

Öyküde çözümü beklenen hiçbir olay olmamasına rağmen anlatıcı, “Biz bunlarla 
uğraşır ve bu olay örgüsünün daha dramatik biçimde çözülmesinin değişik yollarını araş-
tırırken, yani işin asıl keyifli yanıyla oyalanır ve farkındalık anını geciktirirken o kaçı-
nılmaz çığlık duyuldu.” (s. 44) şeklinde öykü ve söylem zamanını kurgusal bağlamda 
karıştırarak okurun dikkatini dağıtmayı hedefler. Zamansal söylemde sıranın yani geri 
ve ileriye gidişlerin çok fazla olmaması bu metnin söylemini nasıl etkiler? Öncelikle sı-
ranın az olması sürenin azalmasına sıklığın artmasına yol açar. Metni zamansal söylemi 
azalmış gibi görünse öykü zamanı tek bir çerçevede yani filin yolculuğu üzerine odakla-
nır. Bu da öykünün odaklanacağı çerçeveyi belirlediği gibi okurun tek söylem üzerinde 
mekâna girip çıkmasını sağlar. 

Öykü zamanı açısından bakıldığında filin bir adlandırmayla başka bir öykünün ha-
bercisi olması sağlanır. Kanuni Sultan Süleyman’a göndermeler içeren fil, bu bağlamda 
aslında mitlerde gördüğümüz şekliyle kutsallaştırılır. “Süleyman kim diye sordu rahip, Fi-
lin adı Süleyman, dedi fil terbiyecisi, Bir hayvana insan adı konmasını uygun bulmadım, 
hayvan insan değildir, insanlar da hayvan değildir, Bundan o kadar da emin olmayın, dedi 
konuşana illet olmaya başlayan fil terbiyecisi, Rahip kınanmayı hak eden bir kurumla, Bu 
okumuşla cahil arasındaki farktır diye sözünü noktaladı.” (s. 65) Bu metin teorik açıdan 
bir doğrulayış olduğu gibi bir kopuşu da gösterir. Ricouer’a göre “anlatıcının ve anlatıcının 
kahramanlarının kurmaca oluşu gerçek tarihsel olaylara yapılan bütün göndermelerin ta-
rihsel geçmişi temsil etme işlevinden koparılmasına ve diğer olayların gerçekdışı statüsüne 
göre dağılımının yapılmasına tek başına yol açar.” (Ricoeur, 2013: 216). Gerçek ile gerçek 
olmayanın ayırt edilmesi zaman açısından ikiye bölünür, böylece file yüklenen sorumluluk 
öykü zamanı açısından tarihsel bir birlikteliği de beraberinde getirir. 

Bu birliktelik ya da serüven, fillerin ayırt edilişi ile de aslında noktalanır. “Peki ya fil, 
Fil için, geçen gün de söylemiştim ya, durum farklı, bir filde iki fil vardır, biri kendisine 
öğretileni öğrenir, öteki her şeyi bilmezden gelmekte ısrar eder, Sen nereden biliyorsun, 
Fil gibi olduğumu keşfettim, bir parçam öğrenirken öbür parçam diğerinin öğrendiğini 
bilmezden geliyor ve ne kadar bilmezden gelebilirse, o kadar uzun süre yaşıyor, Senin 
bu kelime oyunlarını anlayamıyorum, Kelimelerle oynayan ben değilim, onlar benimle 
oynuyor.” (s. 119). Hegel’in ben ve öteki diyalektiğine atıf yapan metin estetik açıdan da 
bir bütünlük yakalamayı başarır. Öz’e dönüş aslında filin biçimsel ayırt ediciliği ile orta-
ya çıkarılır ki bu da  göstergelerin edebi metindeki rolünü bir kez daha ön plana çıkarır. 
Filin göstergesel açılımı bir anlamda yolculuk ve öze dönüşü imlerken bir anlamda da 
kutsala olan bağlılığın aslında içsel bir yolculuk olduğunu da derin yapıda gizler. Kant’ın 
estetiğine de yaklaşan anlayış fenomenolojinin de alanına girer. Kurmacanın felsefeye 
yaptığı en önemli katkı, zamanı konu eden masalların ürettiği imgesel çeşitlemeler ile 
tarihin yaşanmış zamanını dünyanın zamanına yeniden kaydedişi arasındaki karşıtlıkta 
ortaya çıkar. Kurmacanın yaptığı katkı dünyanın zamanı ile yaşanmış zaman arasındaki 
uyumsuzluğu gidermek amacıyla önerdiği çözümlerde değil, tarihsel zamanın evrenin 
büyük kronolojisine gömülü durumda bulunuşu nedeniyle gizlediği fenomenolojik za-
manın doğrusal olmayan özelliklerini keşfetmesinde yatar (Ricoeur, 2013: 220).



folklor / edebiyat

261

Sonuç
Öykü zamanı ile söylem zamanı arasındaki en belirgin ayrım metnin felsefi derinli-

ğinde yatar. Öykü zamanı aslında metnin gerçek ve tarihsel zamanı arasında yer alırken, 
söylem zamanı anlatıcının hem kurgusal hem de varoluşsal bağıyla çözülebilir. 

Öykü ve söylem analizleri ışığında metinleri değerlendirdiğimizde öncelikle Mark 
Twain’in bir öykü varlığı olarak kurgulanan “Beyaz Fil”, bir yüzyıl sonra karşımıza bir 
varlığın varoluşsal yolculuğu olarak karşımıza çıkar. Süleyman ismiyle anılan ve bir he-
diye olarak yola çıkan fil, öykü zamanının bir malzemesi olarak tarihsel bir yolculuk gibi 
görünse de söylem zamanının inşasını sağlayan felsefe ile yoğrulmuş bir anlatının yaşa-
yan ve canlı bir varlığı gibidir. Tıpkı Siddhartha romanında olduğu gibi okura yönelen 
metin acaba bu öykü kimin yolculuğuydu şeklinde derinsel bir sorunsalı da ortaya çıka-
rır. Evet, filin yolculuğu bir yerden başka bir yere öyküsel zamanda sürer ancak bitmeyen 
ve hala devam eden sorunsal bu fil aslında neyin imgesidir? Saramago’nun “Körlük” ro-
manında yakaladığı zihinsel sorgulama aslında bu filin üzerinde okura sorulur. Metinde 
karakterlerin işlevsizleştirilmesi ve “Güvenilmez Anlatıcı”nın sürekli okura yönelmesi 
bu yüzdendir. Zamansal derinlik kimi zaman kölenin efendi kimi zaman ise efendinin 
köle olduğu, görüngünün kimi zaman belirginleştiği kimi zaman ise belirsizleştiği bir 
yapıda sürekli ilerler. Bu romanın etkisinde yazıldığı yazar tarafından “Ustam ve Ben” 
romanının sonunda söylenmesine rağmen öyküdeki fil ile ayrışan noktaları nelerdir diye 
tespit edecek olursak, Mark Twain’in fili ile Elif Şafak’ın fili benzerlik gösterir. İkisinde 
de fil bir karakterdir ve onun üzerine bir öykü zamanı inşa edilir. Yolculuk devam eder 
ama asıl önemlisi öykünün geleceği açısından sadece bir araçtırlar. Saramago’nun fili 
ise kendi başına bir amaçtır ve zamanı kontrol altına alır. Öykü zamanı elbette vardır 
ama asıl önemli olan söylem zamanı da filin varlığı üzerinden kurgulanır. Güvenilmez 
anlatıcının file olan bakışı aslında okura bakışıyla aynı açıdadır. Fil vardır, her şey onun 
için yapılır, okur vardır ve metnin bir köşesinde sürekli olarak onun öyküsü de devam 
etmektedir. Sonuç olarak hepsinde bir fil anlatılır anlatılmasına ancak zamansal süreçleri 
yakalamak ve metni kusursuz kılmak adına özellikle kurgusal ve terminolojik açıdan 
bakıldığında “Filin Yolculuğu” kült bir eserdir. Yorulmadan metne girersiniz çıktığınızda 
ise bin bir soru ile aynı şeyi sorgularsınız “Evet, şimdi bu kimin yolculuğuydu!”



folklor / edebiyat

262

KAYNAKLAR

Aktulum, K. (2000). Metinlerarası İlişkiler. İstanbul: Öteki Yayınevi
--------------. (2011). Metinlerarasılık / Göstergelerarasılık. Ankara: Kanguru Yayınları
Booth, W. (2012). Kurmacanın Retoriği. Çeviren: Bülent O. Doğan. İstanbul: Metis Yayın-

ları.
Calvino, İ. (1994). Amerika Dersleri. Çeviren: Kemal Atakay. İstanbul: Can Yayınları. 
Chatman, S. (2008). Öykü ve Söylem. Çeviren: Özgür Yaren. Ankara: De Ki Yayıncılık
Currie, M. (1998). Postmodern Narrative Theory. Macmillan Press.
Demir, Y. (2011). Hayat Böyledir İşte Fakat Hikâye, Ankara: Hece Yayınları. 
Eco, U. (1998). Yanlış Okumalar. Çeviren: Mehmet H. Doğan. İstanbul: Can Yayınları.
--------. (2016). Edebiyata Dair. Çeviren: Betül Parlak. İstanbul: Can Yayınları.
Forster, E.M. (1982). Roman Sanatı. Çeviren: Ünal Aytür. İstanbul: Adam Yayıncılık.
Genette, G. (2011). Anlatının Söylemi. Çeviren: Ferit Burak Aydar. İstanbul: Boğaziçi Üni-

versitesi Yayınevi. 
Göktürk, A. (2007). Okuma Uğraşı. İstanbul: YKY.
Kaya, K. (1997). Hint Mitolojisi Sözlüğü. Ankara: İmge Kitabevi.
Riceour, P. (2005). Zaman ve Anlatı: Bir. Çeviren: Mehmet Rifat-Sema Rifat. İstanbul: 

YKY.
------------. (2009). Zaman ve Anlatı: İki. Çeviren: Mehmet Rifat. İstanbul: YKY. 
------------. (2013). Zaman ve Anlatı: Dört. Çeviren: Umut Öksüzan-Atakan Altınörs. İstan-

bul: YKY. 
Saramago, J. (2009). Filin Yolculuğu. Çeviren: Pınar Savaş. İstanbul: Kırmızı Kedi Yayı-

nevi.
Şafak, E. (2013). Ustam ve Ben. Çeviren: Omca A. Korugan. İstanbul: Doğan Kitap.
Toro, A.D. (2011). “Time Structure in the Contemporary Novel”, Time, Edit: Jannidis, F., 

Martinez, M., Pier, J., Schmid, W. (executive editor). Berlin: De Ruyter.
Twain, M. (2015). Beyaz Fil. Çeviren: Ali Şen. İstanbul: Cem Yayınevi.
Yalçın-Çelik, D. (2005). Yeni Tarihselcilik Kuramı ve Türk Edebiyatında Post Modern Ta-

rih Romanları. Ankara: Akçağ Yayınları. 



folklor / edebiyat

263

ÖZET

JOSE SARAMAGO’DAN ELİF ŞAFAK’A FİLİN ANLATISAL YOLCULUĞU

Edebi metinlerin karşılaştırılması hususunda yapılan tespitler genellikle yazarın etkilen-
me endişesi veya okurun bakışı açısıyla ilgilidir. Metinlerin derinlemesine karşılaştırılması 
hususunda ise teorik bir kısıtlama bulunmamakla birlikte, geçerliliği kabul edilmiş kesin bir 
yöntem bulunmamaktadır. Ancak edebi türün niteliği bir roman ise genel olarak olay örgüsü-
ne bakılır ve bu bağlamda değerlendirme yapılır. Kristeva’nın “Her metin bir alıntılar moza-
iği gibi oluşur” sözü dikkate alındığında aslında olayların ve söylemin bir etkilenme endişesi 
çerçevesinde gerçekleştiği görülür. Etkilenme endişesi, öykü formlarının aktarımında ya ileri 
düzeye taşınır ya da sadece belirli sınırlılıklar içerir. Bu bağlamda Seymour Chatman’ın ya-
pılandırdığı öykü ve söylem haritası edebi metinlerin karşılaştırılması için önemlidir. Öykü 
ve söylem formlarını öncelikle varlıkları ve karakterleri ardından da zamansal açıdan de-
ğerlendirdiğimizde metnin inşa serüveni de ortaya çıkmış olur. Mark Twain’in “Beyaz Fil” 
örnekleminde Jose Saramago’nun “Filin Yolculuğu” ve Elif Şafak’ın “Ustam ve Ben” ro-
manlarındaki filin anlatısal yolculuğu bu kavramlar ışığında tespit edilmeye çalışılacaktır. 

Anahtar Kelimeler: fil; öykü; söylem; karşılaştırma; anlatı 

ABSTRACT

THE NARRATIVE JOURNEY OF ELEPHANT FROM JOSE SARAMAGO TO 
ELIF ŞAFAK

Evaluations about comparison of literary texts usually relate to the author’s concern of 
being influenced and the reader’s point of view. Although there is no theoretical restriction 
about deep textual comparison, there is not a certain method whose validity is accepted. Ho-
wever, if the literary genre is novel, evaluation is generally focused on the plot. Considering 
Kristeva’s words, “Every text is formed as a mosaic of quotations,” it is seen that plot and 
discourse are realized in a frame of the concern of influence. In transferring story forms, this 
concern is either carried to a further degree or restricted to certain limitations. In this regard, 
the map of story and discourse structured by Seymour Chatman is important in the compa-
rison of literary texts. When we evaluate the story and discourse forms first in terms of their 
existence and characters and then in temporal terms, the adventure of the text’s construction 
is revealed. In this study, the narrative journey of elephant in the examples of Mark Twain’s 
“White Elephant” and of the novels of Jose Saramago’s “The Elephant’s Journey” and Elif 
Şafak’s “Ustam ve Ben”.

Key Words: elephant; story; discourse; comparison; narrative



folklor / edebiyat

264


