
Turkish Studies 

Volume 13/2, Winter 2018,  p. 457-476 

DOI Number: http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.13129 

ISSN: 1308-2140, ANKARA-TURKEY 
 

Research Article / Araştırma Makalesi 

 

Article Info/Makale Bilgisi 

 Received/Geliş: Şubat 2018                  Accepted/Kabul: Mart 2018                   

 Referees/Hakemler: Prof. Dr. Mevlüt ERTEN – Yrd. Doç. Dr. 

Mehmet ALTUNTAŞ 

 

This article was checked by iThenticate. 

 

 

KUR’ÂN’I ANLAMANIN İLKELERİ: ABDURRAHMAN 
HABENNEKE EL-MEYDÂNÎ ÖRNEĞİ 

 

İsa KANİK* 

 

ÖZET 

Kur’ân-ı Kerîm’in kendisini nitelediği ifadelerden biri de onun 
“Kitap” olmasıdır. İlk emri “Yaratan Rabbinin adıyla oku!” (Alâk, 96/1) 

olan Kur’ân, hükümleri ve kendine özgü üslûbu gibi özellikleriyle yüce 

bir sözdür (kavl-i sekîl). Her disiplinde olduğu gibi Kur’ân tefsirinin de 

hususî yöntemi ve usûlü vardır. Kur’ân’ı anlamak, bir dili ve o dille yazılıp 
söylenenleri mantûk ve mefhumuyla anlayabilmektir. Asr-ı saadetten 

günümüze kadar yazılan dirayet, rivayet tefsirleri ile içtimâî, edebî, fıkhî, 

ilmî vb. ekollerde de maksat farklı yöntem ve yaklaşımlarla Kur’ân’ı 

anlamaktır. 

Kur’ân’ı doğru anlamaya yarayan, bunun yöntem ve usûlünü 
anlatan ulûmü’l-Kur’ân ve bununla ilgili kâideler hicrî II. ve III. asırlarda 

bazı tefsir mukaddimelerinde bulunmaktaydı. İbnu'l-Cevzî (ö.597/1201) 

ile başlayıp et-Tûfî (ö.716/1316) ve İbn Teymiyye (ö. 728/1327) ile devam 

eden bu alana dair müstakil eserler kaleme alma eğilimi son dönemde 

Abdurrahman Habenneke el-Meydânî (ö. 2004) ile ivme kazanmıştır. 

Meydânî’nin gayesi Kur’ân’ın en doğru şekilde anlaşılıp 
yorumlanmasıdır. Bu gayeyi gerçekleştirmek için tespit ettiği kırk kâideyi 
tefsirine mukaddime sadedinde yazdığı “Kavâ‘idu’t-Tedebburi’l-Emsel li-
Kitâbillâhi Azze ve Celle” adlı eserinde toplamıştır. Küllî kâide olmayan 

fakat Kur’ân’ın anlaşılmasına yarayan bu ilkeleri de “Me‘âricu’t-Tefekkur 
ve Dekâiku’t-Tedebbur Tefsîrun Tedebburiyyun li’l-Kur’âni’l-Kerîm bi 

Hasebi Tertîbi’n-Nuzûli Vifka Menheci Kitâbi Kavâ‘idi’t-Tedebburi’l-Emsel 
li Kitâbillâhi Azze ve Celle” adlı tefsirine uygulamaya çalışmıştır. 

Sayılarını artırmanın mümkün olduğu söz konusu ilkelerin benzerlerini 

başka eserlerde de görmek mümkündür. Bu nedenlerden ötürü 

makalemizde Kur’ân’ın tefsiri ve yorumuyla ilgili Meydanî’nin ilkelerini 

ele almaya karar verdik. 

Anahtar Kelimeler: Kur’ân, Meydânî, Me‘âric, Kavâ‘id, âyet, nüzûl 

sırası. 

                                                 

*  Dr. Diyanet İşleri Başkanlığı - Vaiz, El-mek: isakanik_77@hotmail.com 

http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.
https://orcid.org/0000-0003-4338-7834


458               İsa KANİK

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

THE PRINCIPLES OF UNDERSTANDING THE QUR'AN: 
EXAMPLE OF ABDURRAHMAN HABENNEKA AL-MEYDÂNÎ 

 

ABSTRACT 

One of the expressions of the Qur'an that characterized itself is 
being ''Book''. The Qur'an, which the first commandment is "Read with 
the name of the Creator," (Alaq, 96/1), is also a heavy word with its 

features such as its precepts and its own style (kavl-i sekîl). Just as in 
every discipline, the Qur'anic commentary has a special method and 

system. To understand the Qur'an is to understand a language and the 

words written and spoken with it in terms of logic and notion. Acumen 

and commentary rumors from the Prophet Muhammad's time to our day 

are understanding the Qur'an with different methods and approaches. 

Describing the methods and procedures used to understand the 
Qur’an properly, ulûmü’l-Kur’ân, hijri and related bases in the II. and III. 

centuries, there were some introduction commentary. Beggining with Ibn 

al-Jawzi (d. 597/1201) and continued with et-Tufî (d. 716/1316) and Ibn 

Taymiyyah (d. 728/1327) the tendency to write individual works in this 

area has gained momentum with Abdurrahman Habenneka al-Meydânî 
(d. 2004) The goal of Meydanî is to understand and interpret the Qur'an 

in the most accurate way. To this intention, he collected the forty bases 
he determined in his book “Kavâ‘idu’t-Tedebburi’l-Emsel li-Kitâbillâhi 
Azze ve Celle”, which he wrote in his commentary. He tried to apply these 

principles which is not a comprehensive but it is intended to be 
understood the Qur'an to the his commentary that is called Me‘âricu’t-
Tefekkur ve Dekâiku’t-Tedebbur Tefsîrun Tedebburiyyun li’l-Kur’âni’l-
Kerîm bi Hasebi Tertîbi’n-Nuzûli Vifka Menheci Kitabi Kavâ‘idi’t-
Tedebburi’l-Emsel li Kitâbillâhi Azze ve Celle. It is possible to see the 

similarities of these principles in other works as well. Because of this 

reasons we decided to handle Meydanî’s principles that related to 

comment and interpretation of Qur'an in our article. 

 

STRUCTURED ABSTRACT 

1. Introduction 

Almighty Allah has downloaded the Qur'an in an wide open Arabic 

language so that we may understand and live. Hz. Muhammad is the first 

commentator of the Qur'an. He was delivered it perfectly. Companions 
who the first addresses of the Qur'an and witnesses of the landing 

environment have learned about the closed parts of the Qur'an from Hz. 

Muhammad. To this day, different methods and approaches have been 

tried to understand the Qur'an. All of these are tafsir activities aimed at 

understanding Allah’s purpose.  

“Understanding” is to understand a language and what is described 

in that language with all its subtleties. What the Qur'an wants from its 

counterparts is that they live their verses in terms of their specific 

principles. In fact, the language of the Qur'an is quite plain. According to 

knowledge, culture and experience, everyone can understand the Qur'an 

more or less. As in every scientific discipline, there are certain points in 



Kur’ân’ı Anlamanın İlkeleri: Abdurrahman Habenneke el-Meydânî Örneği           459 

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

the Qur'anic commentary such as the ulumu'l-Qur'an, the tafsir style or 
the kavaidu't-tafsir.  

Abdurrahman Hebenneka al-Meydânî collected forty principle to 
understand the Qur'an in his book “Kavâ‘idu’t-Tedebburi’l-Emsel li-
Kitâbillâhi Azze ve Celle”. He tried to apply these principles to his 

commentary called “Me‘âricu’t-Tefekkur ve Dekâiku’t-Tedebbur”. In the 

context of understanding the Qur'an in this research has been looking 

for answers to questions such as “What are the principles that Meydânî 
has determined? Why are these principles important and necessary in 

understanding the Qur'an? Did anyone mention these principles before 

Meydânî?” The Qur'an is a book concerning this world and the hereafter. 

Therefore our work, called that “The principles of understanding the 

Qur'an: Example of Abdurrahman Habenneka al-Meydânî” is important. 

2. The Qur'an and Meaning of Understanding it 

The Qur'an is a book revealed by Allah to Hz. Muhammad with his 

word and meaning. In about twenty-three years, it has downloaded 

intermittently. It has been written to mushaf, and it has come from 

generation to generation. The first sura is Fatiha, the last sura is Nas 

sura. It guides man to the right path. There is no doubt about it. Their 
verses are well explained and made easy. It is revealed in a clear Arabic 

language so that it may be considered and understood. The first 

interlocutors of the Qur'an were able to understand him for witnessing 

his descent. But conquests, different cultures, and some scientific 

advancements have raised some conditions for the understanding of the 

Qur'an. Therefore, the characteristics and methods of understanding the 
Qur'an have become more and more complex.  

Language is an important means of communication. Every person 

has a language and every language has some features. Every prophet was 

sent in the language of his people. This is because the message is 

understood correctly. Understanding and thinking is an important 
feature of man. “Understanding” is to know all the characteristics of a 

language with the concepts of writing, grammar, vocabulary, sentence 

and syntax. Speaking, reading, and memorizing any language does not 

mean that it can be understood. For this reason, understanding the 

Qur'an is basically requires to know Arabic which is the Qur'an language 

until its finest details nahiv, eloquence etc. with elements and to 
assimilate the sunnah and hadith, to obey certain principles of faith, 

sincerity and some principles to understanding of the Qur'an. 

3. Principles of Understanding the Qur'an 

As a word, principle means “basic, origin-root, essential”. Although 

there are some exceptions, the principle is a comprehensive rule in which 
special provisions can be understood. Every scientific discipline has its 

own methodology and terminology. In the context of the Qur'an, there are 

certain points in the interpretation of the Qur'an that commentators 

should know or should be presence in it. These are a means of 

understanding the Qur'an.  

Abdurrahman Hebenneka al-Meydânî has collected some of the 
principles that the best way to understanding of Qur'an in his book 
named “Kavâ‘idu’t-Tedebburi’l-Emsel li-Kitâbillâhi Azze ve Celle”. Meydânî 

says that there was no one who tried to compile and collect the principles 



460               İsa KANİK

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

of understanding of the Qur'an from previous commentators and that he 
had identified them for the first time. As he indicated, the number of these 

principles can be increased. Although it is open to criticism, we believe 

that the principles are not ordered regularly. In addition, although he 

used it in his commentary and other works, there is no principle for the 

importance of poetry. 

With the changing perspectives of science and technology in our 
age, it is seen that any criticism can be made positive or negative. 

Meydânî also encountered some criticism of these principles. But with an 

objective approach, it is certain that the Meydânî’s principles has 

determined contribute to the correct understanding of the Qur'an. We 

can classify the principles identified by Meydânî, consists of such as ten 
reading, the way of addressing Allah, the reasons of the descent, the unity 

of the suras and the repetitions in the Qur'an and the purposes of the 

oaths under the following headings: 

a. Meydânî’s principles of rhetoric and literary arts 

b. The principles of Meydânî about philology and linguistic field 

c. The principles of Meydânî regarding the content and style 
features of the Qur'an 

d. The principles of Meydânî regarding the descent environment of 

the Qur'an 

e. Meydâni’s principles about some of the words in the Qur'an 

4. Some of the authors who mentioned the principles of 
understanding and interpreting before Meydânî 

Meydânî stated that there was no one who tried to compile and 

collect the principles of understanding the Qur'an from the previous 

commentators and that he had determined these principles for the first 

time. However, before Meydânî, scholars such as Abdurrahman İbnu'l-

Cevzî, Süleyman b. Abdulkavî et-Tûfî, İbn Teymiyye, Zerkeşî, Bulkûnî, 
Kâfiyecî ve Suyûtî mentioned similar principles in their works. For 

example, İbnu’l-Cevzî refers to the Qur'anic sciences and their sources in 
his work, “Funûnu'l-Efnân” , where the definition of the knowledge of 

tafsir, its subject, the need for tafsir, and the subject of tafsir and te'wil 

are related to the subjects of tafsir and te'wil. Similarly, when we look at 
Kâfiyecî 's “et-Teysir”, we see that in the first chapter, concepts such as 

tafsir, te'vil and the Qur'an, and in the second chapter, some of the 

principles exemplified by the verses. Reasons for the fall in these 

principles, Mekki-Medenî, readings, poetry consultation, nasih-mensuh 

etc. he studied the subjects. Another part of his work under the title of 
 ,it is stated that knowledge such as mental sciences ”العلوم التي يحتاج إليها المفسر“

consummation, morality, political knowledge such as logic and science 
Kalam should be known. Al-Suyuti in his work, ““ في معرفة معاني الأدوات التي يحتاج

 shaped refers to some other elements of the headings. Meydânî ”إليها المفسر

also includes similar acts and expressions in principles thirty-two, thirty-

three, thirty-six and thirty-nine of his work. 

Keywords: Qur'an, Meydânî, Me‘âric, Kavâ‘id, verse, order of 
revelation. 



Kur’ân’ı Anlamanın İlkeleri: Abdurrahman Habenneke el-Meydânî Örneği           461 

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

Giriş 

Yüce Allah insana, eşyanın hakikatini idrak edeceği; hayır ve şerri tercih ederek dünya ve 

ahirette sorumlu olacağı akıl nimetini, düşünme yeteneğini bahşetmiştir (Meydânî, 1993, s.11). Bu 

yüzden Kur’ân’da, “ َأفَلَََ يتَدََبَّرُونَ الْقرُْان /Kur’ân’ı düşünmüyorlar mı?” (47/Muhammed, 24), “ َأفَلَََ يعَْقلِوُن 

/Akıl etmezler mi?” (36/Yâsin,68), “ َقلَيِلَا مَا تذََكَّرُون /Ne kadar da az düşünüyorlar!” (7/A’raf, 3; 

27/Neml, 62; 69/Hakka, 38; Ayrıca bkz. 4/Nisa, 82; 38/Sâd, 29) gibi ifadelerle düşünce ve idrake 

vurgu yapılmıştır. İndiriliş maksatlarından biri de doğru ve yanlışı ayırabilen idraki keskin birey ve 

toplumlar inşa etmek olan Kur’ân’ın bizden istediği, okunması, anlaşılması ve yaşanmasıdır. 

Kur’ân’ın âyet, sûre, hizb gibi kısımlara ayrılması, tecvit kurallarıyla tane tane okunmasını istemesi 

de bunun önemli olduğunu göstermektedir (bkz. 25/Furkan, 32; 73/Müzzemmil, 4; 96/Alak, 1; 

7/A'râf, 204). Çünkü Kur’ân düzgün okunmadıkça doğru anlaşılamaz, doğru anlaşılmadığında ise 

gönderiliş maksadına uygun olarak yaşanamaz (Çetin, 2000, IX/193; Karslı, 2013, s. 57). 

İnsana özgü bir durum olan anlama ve düşünme zihnî bir faaliyettir. “Tefekkür”, “tedebbür” 

ve “tezekkür” lafızları bu bağlamda Kur’ân’da sıkça kullanılan kavramlardandır. Dilbilimciler 

nezdinde tefekkür, tedebbür ile eşdeğerdir. Ancak sözlükte hazırlamak, planlamak, düzenlemek, 

ihtimam göstermek ve dikkatli davranmak gibi manalara gelen “tedebbür” kelimesinin kökeninde 

hayır veya şer ile sonuçlanabilecek işlerin arka yüzünü, hakikat ve nihayetini de düşünmek söz 

konusudur (Cevherî, 1987, II/655; İbn Manzûr, h. 1424, IV/268; Curcânî, 2007, s. 117). Tefsir 

faaliyetinde tedebbür, Kur’ân âyetlerini bütün yönleriyle detaylıca düşünerek metinde söylenen veya 

işaret edilen uzak noktaları da değerlendirmek suretiyle doğru anlamak ve yorumlayabilmektir 

(Meydânî, 2000, III/555). Tedebbür, Kur’ân’da da bu manada kullanılmıştır: “ ٌكِتاَبٌ أنَْزَلْناَهُ إلِيَْكَ مُباَرَك

رَ أوُلوُ الْألَْباَبِ  بَّرُوا اياَتهِِ وَليِتَذََكَّ  Bu, insanlar ayetlerini düşünüp gereğini yerine getirsinler ve aklı olanlar/ ليِدََّ

öğüt alsınlar diye sana indirdiğimiz bilgi yüklü (mübarek) bir Kitap’tır” (38/Sâd, 29). Benzer manada 

başka âyetler de vardır (bkz. 47/Muhammed, 24; 4/Nisa, 82; 23/Mü’minûn, 68). 

Kur’ân’ın isimlerinden biri de “ez-zikr”dir (bkz. 7/A'râf, 63; 15/Hicr, 6-9). Bir diğer vasfı ise 

“tezkire”dir (bkz. 73/Müzzemmil, 19; 20/Tâha, 2-3). Ez-Zikr, öğüt ve hatırlama gibi anlamlara gelir. 

Îkaz ve uyarı anlamındaki tezkire ile aynı kökten türeyen “tezekkür” ise geçmişe ait haber ve olayları 

hatırlamak, düşünmek, ibret almak, dil ve kalp ile anmak gibi manalara gelir (Cevherî, 1987, II/664; 

Meydânî, 2000, IX/139). Kur’ân’ın anlaşılması bağlamında değerlendirilebilecek bir diğer kavram 

da daha çok hâl-i hazırdaki nesne ve olayları düşünüp idrak etmek, aklı kullanarak doğru ve tutarlı 

davranmak anlamlarında “يعقل /ya‘kılu”, “يعقلون /ya‘kılûn” veya “تعقلون /ta‘kılûn” şeklinde Kur’ân’da 

geçen “taakkul” dür (bkz. 2/Bakara, 73-242; 6/Enam, 15; 43/Zuhruf, 3; 21/Enbiyâ, 10; 12/Yûsuf, 2; 

24/Nur, 61; 29/Ankebût, 43). Genel anlamda Kur’ân’ın muhatabı akıllı olan varlıklardır. Allah’ın 

kelam sıfatının bir tecellisi olan Kur’ân’ı doğru anlamanın en önemli aracı akıldır. Bu kavram 

Kur’ân’da farklı şekillerde 49 yerde kullanılmıştır. İnsanın yanlış anlama ve yorumlamasını 

engellemesi açısından da kuvveden ziyade onun işlevselliğine vurgu yapılmıştır (Erten, 2014, s. 213). 

Bu kavramların anlam yelpazesinden hareketle Kur’ân’ın, bazı ilkeler göz önünde 

bulundurularak anlama maksadıyla muhataplarından kelime, terkip ve âyetleri üzerinde her yönüyle 

detaylıca düşünmeleri, geçmiş ve geleceğe yönelik haber, kıssa ve temsillerinden gerekli mesajlar 

çıkarmalarını istediğini söylemek mümkündür. 

1. Kur’ân ve Onu Anlamanın Anlamı 

Tefsir literatüründe Kur’an’ın farklı tanımları yapılmıştır. Bunlardan tam anlamıyla olmasa 

da efrâdını câmi‘ ağyârını mâni‘ olarak düşünülebilecek tanımı şudur: Kur’ân, Yüce Allah’ın vahiy 

yolu ile Arapça olarak Hz. Peygamber’e peyderpey indirdiği, nesilden nesile tevatüren gelen, 

mushaflarda yazılı, Fâtiha ile başlayıp Nas sûresi ile sonlanan, okunmasıyla ibadet edilip sevap 

kazanılan, lafız ve manasıyla ilahî bir kitaptır (Kattân, 2000, s. 16; Ayrıca bkz. Karagöz, v.dğr., 2010, 

s. 386). 



462               İsa KANİK

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

“… رَسُولٍ إلََِّّ بلِسَِانِ قوَْمِهِ  وَمَا أرَْسَلْناَ مِنْ   /İstisnasız her peygamberi kendi kavminin diliyle 

gönderdik…” (14/İbrâhim, 4) mealindeki âyetten anlaşılacağı üzere Yüce Allah’ın insanlara elçiler 

göndermesinde dil unsurunun ayrı bir önemi vardır. Hz. Peygambere vahyedilen Kur’ân da yabancı 

dilde okunan bir kitap olarak indirilmemiştir. Şayet öyle olsa idi “ ٌِّلتَْ اياَتهُُ ءَأعَْجَمِيٌّ وَعَرَبي  / لوَْلََّ فصُِّ

Âyetlerinin açık seçik anlaşılır olması gerekmez miydi? Bir Arab’a yabancı dilden bir kitap, öyle 

mi!” (41/Fussılet, 44) derlerdi. Kur’ân’ın Yüce Allah’ın kelamı olması ve insanları uyarması için Hz. 

Peygamberin kalbine apaçık Arap lisanıyla indirilmesi onun ilâhî yönü yanında nüzûl ortamı, zamanı 

ve muhataplarıyla alakalı dilsel özelliklere sahip olduğunu da göstermektedir. Bu sebeple Kur’ân’ı 

anlamak demek, bir dili ve o dilde ifade edilmiş bir sözü bütün yönleriyle idrak edebilmektir. Söz ve 

lafızların mantûk ve mefhumlarından çıkarılabilen manalar vardır. Anlam, hem lafzın konuşulan 

yerdeki delâletinde hem de orada geçmeyen delâletinde yani söz sahibinin muradında aranmalıdır 

(Cündioğlu, 2011, ss.10-12-78-87-172; Ayrıca bkz. Karaman, v.dğr., 2007, 1/41). Kelam olarak 

Kur’ân, Yüce Allah’ın muradının bir ifadesidir. Bu nedenle bir âyetin nasıl ve niçin o anlama geldiği 

önem arz etmektedir. 

Kur’ân, âyetleri ayrıntılı şekilde güzelce açıklanan (11/Hûd, 1), anlaşılabilsin diye 

kolaylaştırılan bir kitaptır (54/Kamer, 17). Kur’ân, dura dura dikkatlice okunsun (17/İsrâ, 106), 

manaları üzerinde derinlemesine düşünülüp anlaşılsın ve Hz. Peygamber’in örnekliğinde ahlâk 

olarak tatbik edilsin diye gönderilmiştir. Muhatapları olarak her insanın Kur’ân’ı aynı düzeyde 

anlaması beklenemez. Fakat sonuçta akıllı ve samimi her insan bilgi birikimi, zekâsı ve kültür 

seviyesine göre Kur’ân’ı öğrenip anlayabilir. Günümüze kadar yapılan tefsir ve meal çalışmaları ile 

on beş asırlık dinî ve ilmî tecrübe bunu göstermektedir. 

İbn Haldun’a (ö. 808/1406) göre Kur’ân’ın ilk muhatapları Arap dili ve belagatini meleke ve 

sevk-i tabiîleriyle bildikleri gibi Kur’ân’ın kelime ve terkiplerinin büyük bir kısmını da 

anlayabiliyorlardı (İbn Haldun, 1996, II/464-465). Çünkü onlar Kur’ân’ı davranış odaklı anlama 

faaliyetiyle okuyor, nüzûl ortamını bizzat yaşıyor ve müphem noktaları Hz. Peygamber’e 

sorabiliyorlardı. Bu yüzden o dönemde istisnaları olmakla birlikte genel bir anlama probleminden 

söz edilemez. Ancak anlayış, idrak ve kabiliyetleri farklı olan Übey b. Ka‘b (ö. 19/640), Abdullah b. 

Mes‘ûd (ö. 32/652), Zeyd b. Sâbit (ö. 45-55/612) ve Abdullah b. Abbas (ö. 68/687) gibi sahâbilerle 

diğer insanların Kur’ân’ın tefsire ihtiyaç duyulan noktalarını aynı seviyede anladıklarını düşünmek 

elbette mümkün değildir.  

Zaman içerisinde muhtelif inanç ve kültürlerle karşılaşılması, değişen şartlar, yeni düşünce 

ve problemler, varlık ve insan bilgisi konusundaki ilerlemelerin ivme kazanması, doğru anlama ve 

yorumlama (tefsir-te’vil) meselesini gündeme getirmiştir. Hatta Kur’ân’ı anlamak üzere yapılan 

farklı tefsirlerin Allah’ın muradını anlamaya etkisi dahi araştırılmıştır.1 İlk zamanlarda Kur’ân’ın 

anlaşılması noktasında Kelam ve Fıkıh Usûlü’nün bilinmesi şartları yeterli görülürken zamanla bir 

müfessirde aranan özellikler sayı ve hacim olarak çoğalmıştır. 

Kur’ân’ı layıkıyla anlayabilmek için anlamı buharlaştıran, özden uzak bir dil kutsaması 

olmaksızın Arap dilinin iyi bilinmesi,2 ilk müfessiri olması hasebiyle Hz. Peygamber’in sünnetinin 

özümsenmesi, etkisini vicdanında hissedebilecek sağlam bir itikada sahip olunması, yaşanılan çağın 

                                                 
1 Mustafa Karagöz tarafından kaleme alınan ve II. baskısı 2015 yılında yapılan “Dilbilimsel Tefsir ve Kur’ân’ı Anlamaya 

Katkısı” adlı eserde değişen şartlar, kültürel faktörler ve fetihlerle toplumun dil yapısındaki farklılaşmanın Kur’ân’ı 

anlamaya etkisi incelenmiştir. Kendisi, karşılaşılan dil sorunları ve bunların çözümüne yönelik Ferrâ (ö. 207/822) ve Ebû 

Ubeyde Ma‘mer b. el-Müsennâ (ö. 209/824) gibi dil âlimlerinin kelime ve terkiplerin anlamını açıklamaya yönelik 

çalışmalarının günümüz araştırmacılarına yön vereceğini düşünmektedir (Karagöz, 2010, s. 9). 
2 Pek çok âlim gibi Gazzâlî (ö. 505/1111) de ‘Hz. Peygamber’den duyulan ilahî kelamdan Yüce Allah’ın muradını anlama’ 

meselesini ele almış,  eğer bir lafız başka bir manaya ihtimali olmayan anlamında “nass” ise sadece Arapça bilmenin yeterli 

olacağını, başka manalara ihtimali olması durumunda ise aklen, işâreten bazı karînelerin bulunması gerektiğini söylemiştir 

(Gazzâlî, 1322, I/339-340). 



Kur’ân’ı Anlamanın İlkeleri: Abdurrahman Habenneke el-Meydânî Örneği           463 

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

insanı, ihtiyaçları ve hâkim düşünce sisteminin iyi tahlil edilmesi gerekmektedir (Şimşek, 1995, s. 

25-27). Kur’ân’ın doğru anlaşılıp tefsir edilmesi noktasında bazı usûl ve ulûmü’l-Kur’ân kitaplarında 

“müfessirin bilmesi gereken ilimler ya da bir müfessirde bulunması gereken özellikler” başlığı 

altında birtakım kâide ve kurallar yer almaktadır (Kâfiyecî, 1998, s. 27; Suyûtî, 2007, s. 448). Bu 

konuya dikkat çeken Meydânî (ö. 2004) de “Kavâ‘idu’t-Tedebburi’l-Emsel li-Kitâbillâhi Azze ve 

Celle” adlı eserinde Kur’ân’ın nasıl anlaşılıp tefsir edileceğinin kurallarını anlatmaktadır. Bu 

ilkelerde âyetlerden örnekler vererek çoğunlukla Kur’ân’ın kendisini nasıl açıkladığını 

göstermektedir. 

2. Kur’ân’ı Anlama Kâideleri 

Kelime olarak “temel, asıl, esas” anlamlarına gelen “قاعدة /kâide”, maddî veya manevî 

herhangi bir şeyin muhtevası veya altındaki bütün unsurlarına uygulanabilen küllî ve genel bir kural 

demektir. Çoğulu “قواعد /kavâid”dir (İbn Manzûr, 1955, III/361;  Curcânî, 2007,  s. 251). Kâidenin 

bir başka tanımında ise bazı istisnaları olmakla birlikte kendisiyle özel hükümlerin anlaşılabileceği 

kapsamlı kural olduğu belirtilmektedir (Sebt, h. 1415, I/23-25). Örneğin “Kelamda esas olan hakiki 

manadır” sözü genel bir kâidedir. Böylece lafız ve metinler yorumlanırken bu kâideye göre 

değerlendirilerek hakiki mana mümkün iken mecâzî manaya göre izah edilmemelidir (Bilmen, 1992, 

I/15). “قواعد التفسير /Kavâidü’t-tefsîr” tabiri ise Kur’ân’ın murad olunan manalarının keşfine ve 

bunlardan nasıl istifade edileceğinin bilinmesine yarayan kuralları ifade etmektedir. Aralarında 

umum-hususluk ilişkisi bulunan kavâidü’t-tefsîr/ tedebbür ile Kur’ân’ı anlamaya yardım eden, ona 

dayanan ve onunla irtibatlandırılan ulûmü’l-Kur’ân ilkeleri, bir müfessiri hatalı düşünce ve 

yorumlardan koruyan yöntem ve prensiplerden oluşmaktadır.3 Bu açıdan bakıldığında tefsirin, tefsir 

usûlü ve kâideleriyle ilgisi, Arapça konuşma ve yazmanın nahiv ilmiyle irtibatına benzemektedir 

(Sebt, h.1415 I/30-33; Ayrıca bkz. Zürkânî, 2005, I/24). 

Sözlükte “temel, esas dayanak ve kök” anlamlarına gelen “أصُُول /usûl” lafzı da “أصل /asıl” 

kelimesinin çoğuludur. “Usûl” ün terim anlamı ise “herhangi bir ilim dalıyla ilgili bilgilerin 

sistematik ve organize biçimde yerleştirilmesinde kullanılan belirli esas ve metotlar” şeklindedir 

(Cevherî, 1987, IV/1623; İbn Manzûr, 1955, XI/16; Demirci, 2007, ss. 22-23). 

Bütün ilmî disiplin ve sistemlerin kendilerine mahsus terimleri ve metodolojileri vardır. Bir 

ilmin layıkıyla öğrenilmesi, onun konu ve meselelerinin dayandığı usûl ve kâidelerin bilinmesine 

bağlıdır. Kur’ân’ın indiriliş amacına uygun olarak doğru yorum ve anlamlandırmaya götüren yol ise 

belli usûl ve esasların takip edilmesinden geçmektedir. Bir bina için temel, bir ağaç için kök ne kadar 

önemli ise konusunun Kur’ân olması hasebiyle özellikle de tefsir ilmi için bazı kaynaklarda “kavâid” 

olarak sıralanan araç ve ilkeler o derece önemlidir. 

Kur’ân’ı doğru tefsir etme ve hakiki bilgilere ulaşma bağlamında onu nasıl anlayacağımızı,  

hangi ilkeleri göz önünde bulunduracağımızı ve ne gibi metotları kullanacağımızı ihtiva eden Kur’ân 

ilimleri ve ondan istinbat olunanlar nihayetinde birer âlettir. Bu araçlar/kâideler kullanılmadan amaca 

ulaşılması oldukça zordur. Bu ilkelere riayet etmeden yapılacak tefsirî değerlendirmeler de sübjektif 

yorumlardan uzak olmayacaktır (Suyûtî, 2007, s.180). 

Abdurrahman Habenneke el-Meydânî, Kur’ân’ın en güzel şekilde anlaşılmasını sağlayacak 

kâidelerden bir kısmını “Kavâ‘idu’t-Tedebburi’l-Emsel li-Kitâbillâhi Azze ve Celle” adlı eserinde 

toplamıştır. Meydânî’nin söz konusu kâidelerini incelerken bunları bazı ana başlıklar altında tasnif 

etmenin faydalı olacağını düşünüyoruz. Kâidelerin sınıflandırılmasında kullandığımız ana başlıklar 

tamamen kendi tercihimizdir. Sayılarını artırmanın mümkün olduğu kâideleri izah etmeye 

                                                 
3 Bazı araştırmacılara göre genel anlamda ulûmü’l-Kur’ân teriminin ilk olarak kullanımı Ali b. İbrahim İbn Saîd el-Hûfî’nin 

(ö. 430) “el-Burhân fî Ulûmi’l-Kur’ân” adlı eseriyle ortaya çıkmıştır. Her ne kadar ulûmü’l-Kur’ân’ın bazı unsurlarını 

ihtiva etmiş olsa da bu eser aslında bir Kur’ân tefsiridir. Subhi Sâlih’e göre ise ulûmü’l-Kur’ân ile ilgili daha önce telif 

edilen ilk eser Muhammed b. Half b. el-Merzubân’ın (ö. 309) “el-Hâvî fî Ulûmi’l-Kur’ân” adlı eseridir (Sâlih, ts., s. 122). 



464               İsa KANİK

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

çalıştığımız tasnifler başka şekilde de yapılabilir. Bazı kâideler başkalarıyla müşterek olarak da 

değerlendirilebilir. Bu tercihimizde Meydânî’nin tespit ettiği kâidelerin anlam ve muhtevaları göz 

önünde bulundurulmuştur. Mukayese yapılabilmesi için başlıklarda kâidelerin Arapça metinlerine 

de yer verilerek ilgili kaynaktaki sayfasına atıf yapılmıştır. 

2.1. Meydânî’nin Belâgat ve Edebî Sanatlarla İlgili Kâideleri 

Kur’ân yazıdan ziyade sözlü kültürün yaygın olduğu ticaret, siyaset, savaş gibi farklı 

alanlarda şiirin etkin güç olarak kullanıldığı sosyal bir ortamda indirilmiştir. O dönemin Cahilî Arap 

yarımadasında Mekke yakınlarında Zülmecâz ve Ukâz gibi panayırlar düzenlenmekteydi. Bu 

panayırlarda yapılan yarışmalarda İmru‘u’l-Kays b. Hucr (ö. m. 545), ‘Antera b. Şeddâd (ö. 614), 

Lebid b. Rabî‘a (ö. m. 660-661) ve en-Nâbiga ez-Zubyânî (ö. m. 604) gibi meşhur şairlerin beğenilen 

şiirleri eleştiri süzgecinden geçirilerek seçilip, keten bezinden yapılmış tomarlara yazılarak kesin 

olmayan bir rivâyete göre herkesin görebileceği bir yere ya da Kâbe'nin duvarına asılarak 

sergilenmekteydi4 (Râfi‘î, ts., ss. 80-81; Tülücü, 2005, XXX/ 310; Azizova, 2012, XLIV/570). 

Gerek nazım gerekse nesir açısından her tür edebî eserin zirvesinde olan Kur’ân nâzil olduğu 

zaman bu şâirlerin şiirlerini duvardan indirmişti. Bu yüzden belagat inceliklerini ve söz sanatlarını 

etkin biçimde kullanan Kur’ân metninin iktiza ettiği manalar, bunun fikrî bağlamları, îcâz gereği 

yapılan hazf ve tazminler, belâgat ile ilgili bölümlerin maksatları ve Allah’ın hitap tarzının 

düşünülmesi gibi kâideler Kur’ân’ın doğru anlaşılması bağlamında önemlidir. Meydânî’nin tespit 

ettiği kaidelerden bu başlık altında toplayabileceklerimiz şunlardır: 

1. Yüce Kur’ân’daki belâgat ile ilgili bölümlerin fikrî maksatları ve bunların özelliklerinin 

araştırılması (حول البحث عن الوجوه البلَغية والغرض الفكري من الصور البلَغية في القرآن المجيد) (Meydânî, 2009, 

s. 503). 

2. Kur’ân metninin gerektirdiği manalar, bunun fikrî bağlamları ve îcâz gereği yapılan hazf 

ve tazminler. ( حول اقتضاات النص ولوازمه وروابطه الفكرية، ومحاذيفه التي حذفت للإيجاز والتضمينات التي يضمنها  ) 

(Meydânî, 2009, s. 239). 

3. Yüce Allah’ın hitap tarzının düşünülmesi (حول النظر في توجيه الخطاب الرباني) (Meydânî, 2009, 

s. 611). 

Mezkûr ilkeler sadedinde Meydanî, Kur’ân’da sıklıkla tanık olduğumuz mecâz, kinâye, 

teşbih, istiâre gibi beyânî unsurların maksatlarının tahlil ve te’vîlinin onun yanlış veya eksik 

anlaşılmaması açısından önemine değinmektedir. “el- Kavâ‘id” adlı eserinde bu konuya Kur’ân’ın 

farklı âyetlerinden örneklerle on sayfalık bir bölüm ayırmıştır. “Me‘âricu’t-Tefekkur ve Dekâiku’t-

Tedebbur” adlı tefsirinde ise “...حول بلَغيات في السورة /Sûredeki edebî/belâğî özellikler…” başlığıyla 

zaman zaman sûrelerdeki belagat konularına değinmektedir (Meydânî, 2000, II/171-620). Ona göre 

Kur’ân’daki belagat unsurlarına salt birer edebî anlatım özelliği olarak bakılmamalıdır. Örneğin 

Müddessir sûresi 50 ve 51. âyetlerdeki “ قسورة /kasvere ” benzetmesinin bir teşbih olması yanında 

akıllı birer varlık olmalarına rağmen kendilerine fayda veren Kur’ân teklifleri karşısında kibir, 

tereddüt, inkâr ve ürkek tavırlarıyla yaban merkepleri tepkisini gösteren inkârcıların ne kadar mantık 

dışı hareket ettikleri gibi farklı noktalar ve maksatlar vardır (Meydânî, 2009, s. 505). Hakeza 

mutabakat, tazammun ve iltizam olmak üzere lafızların manya üç türlü delaleti söz konusudur 

(Meydânî, 1993, ss. 26-33; Ayrıca bkz. Meydânî, 1996, II/130). Bu sebeple Kur’ân’da nassın 

                                                 
4 Cahiliye dönemi Arap yarımadasında şiir ve şaire çok değer veriliyordu. Şiirlerin tarihî arka planı özellikle deve üzerinde 

söylenen ve “hidâ” diye isimlendirilen türkülere dayanıyordu. Şairler, cinlerle irtibatları olduğuna inanılan, toplumu 

yönlendiren, görüşlerine değer verilerek savaş vb. önemli konularda kendilerine müracaat edilen kimselerdi. Cahiliye 

dönemi şiirleri gazel, hiciv ve medih gibi türlerden oluşuyordu. Cahiliye şiirleri, o dönemin sosyal hayatı, kültürel yapısı, 

düşünce ve ahlak anlayışı, âdet ve gelenekleri hakkında önemli bilgiler vermesi yanında o günkü kullanılan dil ve edebiyatın 

Kur’ân’ı anlamaya etkisi noktasında da önemli bir yere sahiptir (Altuntaş,  2016, s. 58). 



Kur’ân’ı Anlamanın İlkeleri: Abdurrahman Habenneke el-Meydânî Örneği           465 

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

delâletinden anlaşılabilecek manalar olduğu gibi dil ve mantık gereği iktizasından çıkarılabilecek 

manalar da bulunmaktadır (Meydânî, 2009, s. 239). Îcâz gereği yapılan haziflerle nassın zâhir- bâtın 

(bkz. Altuntaş,  2017, s. 223-234) veya lâzım-melzûm ve iktiza gibi farklı yapıları barındırması 

Kur’ân’ın mana derinliğinin işaretlerinden birkaçıdır. Zikredilen lafızlarla bir mana, hazfedilenlerle 

beraber de başka farklı anlamlar çıkarılabilmektedir. Örneğin “فانبجست /fışkırdı” (A’râf, 7/160) 

ifadesindeki “ف”, “Musa asası ile taşa vurdu.” anlamını iktiza etmektedir. Aynı şekilde Ahzab sûresi 

45. âyette Allah Teâlâ’nın Hz. Peygamberi “شاهدا /şâhit” olarak nitelemesi kıyamet gününde 

ümmetine şahitlik edeceğini bildirmesi yanında onun elçilik görevinin ayrılmaz bir parçası olan 

tebliğ unsurunu da dile getirmiş olmaktadır. Burada tabiri caiz ise melzûm zikredilip lâzım takdir 

edilmektedir. Yani Hz. Peygamberin şahitlik edebilmesi için kendisine bildirilenleri kusursuzca 

tebliğ etmesi gerektiği de anlatılmaktadır. Kısacası bu detaylar göz ardı edildiğinde mana 

bütünlüğüne ulaşılamaz ve Kur’ân’da birtakım çelişki ve âyetler arasında uygunsuzluk olduğu 

yanılgısına düşülebilir (Meydânî, 2009, s. 240). 

2.2. Filoloji ve Dilbilimsel Alanla İlgili Meydânî’nin Kâideleri 

Kur’ân, insan ve cinler birleşseler dahi dili, üslûbu, ifade tarzı ve muhtevasıyla benzerinin 

meydana getirilmesi mümkün olmayan mucize bir kitaptır. Her harfi ve kelimesinde nice mana ve 

hükümler bulunmaktadır. Bu nedenle pek çok tefsirde Kur’an’ın ilk âyeti olan ve dört kelimeden 

oluşan besmele “ ِ الرَّ  حِيمِ بسِْمِ اللََّّ حْمَنِ الرَّ  /Rahmân ve Rahîm olan Allah’ın adıyla” (Fâtiha, 1/1) ifadesinin 

sayfalarca tefsiri yapılmaktadır (Yazır, ts., I/25-65). 

Arap dilinde ilk filolojik faaliyetler Kur’ân’ı doğru okuma ve anlama gayesiyle başlamıştır. 

İlk tefsirlerde genellikle belagat, fesâhat, meânî, i‘râb ve garîbu’l-Kur’ân gibi dildeki beyânî 

incelikler ön plâna çıkmıştır (Bulut, 2009, s. 313). Bu yüzden Kur’ân’ın kelime manaları, delâlet 

yönleri, eş anlamlı veya yakın anlamlı kelimelerinin izahı, metinlerdeki ifade farklılıkları ile sarf ve 

nahiv özelliklerinin araştırılması Kur’ân’ın doğru anlaşılması bağlamında önemli ilkelerdendir. 

Kur’ân’ın doğru anlaşılması noktasında bu başlık altında sıralanabilecek Meydânî’nin kaideleri ise 

şunlardır: 

1. Kur’ân’daki kelimelerin manaları hakkında dilbilimsel araştırmanın zorunluluğu  ( حول  

 .(Meydânî, 2009, s. 317) ( ضرورة البحث في معاني الكلمات القرآنية بحثاا علمياا لغوياا 

2. Yakın anlamlı ya da eşanlamlı lafızların manalarının araştırılması ( حول النظر في الألفاظ

المترادفة المتقاربة المعنى أو ) (Meydânî, 2009, s. 435). 

3. Kur’ân metninin iki ya da daha fazla anlama delâlet etmesi( حول تردد النص القرآني بين دلَّلتين

 .(Meydânî, 2009, s. 453) (أو أكثر 

4. Sözün birden çok mana ile birlikte kullanılması ( حول استعمال الكلَم في أكثر من معنى معا) 

(Meydânî, 2009, s. 567). 

5. Muhtelif metinlerdeki söylem çeşitliliğinin maksatlarının araştırılması ( حول البحث عن

 .(Meydânî, 2009, s. 535) (أغراض الَّختلَف في التعبير في مختلف النصوص

6. Arap dilinin kuralları ile sarf formlarının manalarının kavranması ve durum gereği i‘râba 

aykırı olmanın hikmetlerinin araştırılmasının zorunluluğu ( حول ضرورة ملَحظة قواعد اللغة العربية ومفاهيم

 .(Meydânî, 2009, s. 551) (الصيغ الصرفية ولزوم البحث عن سر مخالفة الإعراب لمقتضى الظاهر

7. Sürekli var olan, fiilen yaşanan, gelecekte uygulanacağına hükmedilip karara bağlanmış 

olup gerçekleşme zamanını bekleyen ve zorlama olmaksızın Allah’ın ilmi doğrultusunda gelecekte 

kesin tahakkuk edecek durumlar hakkında mâzi fiilin kullanılması ( ل الفعل الماضي فيما له الكينونة حول استعما

الدائمة و فيما حصل فعلَ , و فيما هو مقتضي مقدر, فهو متحقق الوقوع في المستقبل و ينتظر الزمن الذي يكون فيه واقعا منجزا , 

 ,Meydânî) (  و فيما هو معلوم لله وقوعه في المستقبل ولو لم يكن له إرادة جبرية في وقوعه , إنما له به علم وتمكين و تسخير 

2009, s. 601). 



466               İsa KANİK

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

8. Bir fiilin, fâiline, müsebbibine, onu yapmayı emredene, yapmaya çağırana, karar verene, 

yapmakla suçlanana, bulana, bilgisine ulaşana, meydana gelmesini isteyene veya başka kişi ve 

durumlara isnat edilmesi ( و ما في معناه إلى فاعله أو من قام به أو مسببه أو الآمر به والداعي له ،أو حول إسناد الفعل أ

 (المتهم به ، أو الحاكم أو القاضي به ، أو واجده والعاثر عليه والواصل إلى العلم به ، أو غير ذلك ، أو الراغب في حصوله

(Meydânî, 2009, s. 665). 

9. Küllî mana ve cüz’î yorumlar ( رات الجزئية والمعنى الكليحول التفسي ) (Meydânî, 2009, s. 59). 

10. On kıraat (حول القراءات العشر) (Meydânî, 2009, s. 709). 

Hemen her disiplinin kendine has bir dili ve metodolojisi vardır. Apaçık Arap lisanıyla 

indirilen Kur’ân’da da doğru anlama ulaşabilmek için kelime ve cümlelerin hakîkî, mecâzî, yakın ve 

eşanlamlı lafızların manaya etkileri Tehzîbu’l-Luga, es-Sıhâh ve Lisânu’l-Arab gibi kadîm ve 

kapsamlı lügatlerden araştırılmalı, bunların edebî hikmetleri üzerinde durulmalıdır (Meydânî, 2009, 

s. 319).5 Meydânî’ye göre Kur’ân metni lügavî, örfî, mecâzî veya Hz. Peygamber’in izahlarındaki 

yaygın manalardan biri ya da birkaçına delâlet edebilir (Meydânî, 2009, s. 454). Örneğin, genellikle 

“gizli ve kötü plân yapmak, tuzak kurarak kişileri hoş olmayan duruma sokmak” anlamına tahsisi 

sebebiyle “المكر /el-mekr” lafzının Allah’a nispeti hususu tefsircileri bazı te’villere sürüklemiştir 

(Râzî, h. 1420, VIII/236; Bursevî, ts, III/206). Oysa söz konusu kurallar çerçevesinde araştırıldığında 

aslî anlamına göre iyi şeyleri planlamanın da bu kelimenin delâlet ettiği anlamlardan biri olduğu 

görülecektir (Meydânî, 2009, s. 455). Dolayısıyla söze letâfet ve manalar katmak için kullanılan 

mecâzlar, terkipler, fiillerin farklı harf-i cerlerle kullanımı, sarf ve nahiv kuralları gibi incelikler 

bilinmeksizin Kur’ân’ın tam anlamıyla anlaşılabileceği iddia edilemez. Bu bağlamda Meydânî, 

Yunus sûresi 35. âyet-i kerimedeki “يهَْدِي /yehdî” fiilinin “َإلِى /ilâ” ve “ ِل /lâm” harf-i cerleri ile 

kullanıldığını belirtir. Ona göre Allah’ın kitabı ve elçisinin hidayet üzere gönderildiği ve mutlak 

hakka ilettikleri ifade edildiğinde “ ِل /lâm” kullanılırken; buna kıyasla uzun zaman, sebep ve 

imkânlarının fazlalığıyla beraber müşriklerin ilahlarının bu husustaki âcizliğini göstermek için “َإلِى 

/ilâ” harf-i ceri kullanılmıştır (Meydânî, 2000, X/114). Aynı şekilde Kur’ân’da muhatabın durumu 

ve mütekellimin konumu gereği te’kit, hasr, tahsis, inşâî, haberî gibi hususlar sebebiyle söz dizimi 

ve mazi fiilin kullanımında farklılaşma görülmektedir. Kur’ân dilinin özelliklerinden biri de farklı 

rivayetlere dayanan kıraat şekilleriyle okunabilmesidir. Meydânî, kıraat ihtilaflarının edebî ve fikrî 

maksatlarının araştırılmasında bir eşik oluşturması düşüncesiyle eserinde “on kıraat” ilkesine de yer 

vermiştir (Meydânî, 2009, s. 719). Bu bağlamda Bakara sûresi ile ilgili mütevâtir kıraatleri araştıran 

Meydânî şekil ve mana açısından bir nasstaki kıraat farklılıklarının maksatlarını, fikrî gelişim ve 

mana bütünlüğü sağlamak, kimi kıraatlerde şart fiilinin mazî, kimisinde de muzarî okunması gibi 

edebî sanatlardaki çeşitlilik, Arapçanın vecihlerinin birbiriyle uyumunu göstermek şeklinde 

sıralamıştır. (Meydânî, 2009, s. 722). 

2.3. Kur’ân’ın Muhteva ve Üslûp Özellikleriyle İlgili Meydânî’nin Kâideleri 

1. Kur’ân’daki bir cümlenin, sûrenin konusu ve Kur’ân’ın farklı yerlerine dağılmış âyetlerle 

konusal bağlantısının kurulması ( الجملة القرآنية بموضوع السورة وارتباطها الموضوعي بما تفرق في حول ارتباط 

 .(Meydânî, 2009, s. 13) (القرآن المجيد

2. Kur’ân sûrelerinin konu birliği (حول وحدة موضوع السورة القرآنية) (Meydânî, 2009, s. 27). 

3. Kur’ân metinlerinin birbiriyle uyumu, âyetlerin bütünleyici bir düşünce dizisinde 

toplanması, hakkında açık ve kesin bir delil bulunmadıkça âyetin neshedildiği hükmüne gidilmemesi 

حول تكافؤ النصوص القرآنية ووجوب الجمع بينها في نسق فكري متكامل وعدم اللجوء إلى الحكم بالنسخ إلَّ فيما ثبت نسخه بدليل )

 .(Meydânî, 2009, s. 139) (صحيح صريح

                                                 
5 Konunun önemi açısından ifade etmek gerekirse Meydânî, eserinin 1/8’ ine tekabül eden yüz on bir sayfalık kısmını bu 

mevzuya ayırmıştır. 



Kur’ân’ı Anlamanın İlkeleri: Abdurrahman Habenneke el-Meydânî Örneği           467 

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

4. Bir âyetin dizin ve bağlamına uygun olarak anlaşılmasının gerekliliği( حول لزوم فهم الآية وفق

 .(Meydânî, 2009, s. 207) (ترتيب نظمها

5. Mekke’de inen sûrelerde Medenî, Medîne’de inen sûrelerde de Mekkî âyetlerin 

bulunmasının hikmeti ( لحكمة من وضع آيات مدنية التنزيل في سور مكية، ووضع آيات مكية التنزيل في سور مدنيةحول ا ) 

(Meydânî, 2009, s. 185). 

6. Kur’ân’ın içerdiği konularda âyetlerinin birbiriyle tamamlanması ve Kur’ân’daki 

tekrarların salt te’kit için olduğu ihtimalinin mümkün olduğunca uzak görülmesi ( حول تكامل النصوص

 .(Meydânî, 2009, s. 67) (القرآنية في الموضوعات التي اشتمل عليها القرآن ، واستبعاداحتمال التكرار لمجرد التأكيد ما أمكن

7. Kur’ân’daki tekrar ve maksatları (حول التكرير وأغراضه) (Meydânî, 2009, s. 307). 

8. Âyetlerin, sonlarıyla olan irtibatlarının sağlanması (حول الربط بين الآيات وخواتيمها) (Meydânî, 

2009, s. 429). 

9. Kur’ân’daki yeminlerin araştırılması (حول القسََم في القرآن) (Meydânî, 2009, s. 463). 

10. Kur’ân’daki beyânî/edebî üslûbun kendisiyle hedeflenen gayeye uygunluğunun 

araştırılması ( مة الأسلوب البياني للهدف منهئحول النظر في ملَ ) (Meydânî, 2009, s. 499). 

11. Kur’ân’ın, aralarındaki edebî mükemmelliği gösteren birbirine benzer şekilde dağılmış 

farklı tabirlerle dolu olması ve bu tabirlerin bir arada kullanılması ( الَّستغناء في الأداء البياني بتعبيرات حول 

 ,Meydânî, 2009) (مختلفات موزعات على الأشباه والنظائر للدلَّلة على التكامل البياني فيما بينها وطرد استعمالها في سائرها

s. 515). 

12. Kur’ân’ın edebî anlatım üslûbundaki çeşitlilik (حول التنويع في أساليب الأداء البياني) (Meydânî, 

2009, s. 529). 

13. Sözdizimine önem vererek âyet fâsılalarına riayet edilmesi ( حول رعاية فواصل الآيات اهتماما

 .(Meydânî, 2009, s. 557) (بالنسق اللفظي

14. Nassın hedeflenen vecihleri hakkında (حول أوجه النص التي يهدف إليها) (Meydânî, 2009, s. 45). 

15. Kur’ân’ın anlaşılması için rivâyet tefsirlerinin araştırılması( حول تتبع التفسير المأثور لمعنى

 .(Meydânî, 2009, s. 133) (النص

16. Kur’ân’da hiçbir çelişkinin bulunmaması, Kur’ân’ın insan ürünü sabit ilmî gerçeklere 

muhalif olmaması ( لَف فيه ولَّ تناقض ، وأنه لَّ تناقض بينه وبين الحقائق العلمية الثابتة بالوسائل حول أن القرآن لَّ اخت

 .(Meydânî, 2009, s. 225) (الإنسانية

Edebî hususiyetleri olan her metnin bölümleri, paragrafları ve hatta cümle ve kelimeleri 

arasında bile muhakkak bir anlam ve yapı irtibatı vardır. Kur’ân’ı en doğru şekilde anlamayı 

hedefleyen Meydânî, tefsire başlarken sûre konularını sıralayarak aralarındaki şecerî yapıdaki irtibata 

da değinmektedir (Meydânî, 2000, III/319). Kur’ân sûrelerinin bütüncül ve doğru anlaşılması 

noktasında bu yaklaşım elbette önemlidir. Bu bağlamda Meydânî’ye göre âyetlerden sahih hükümler 

çıkarabilmek için Kur’ân’ın tedricî nüzûlü göz ardı edilmemeli, bütün boyutlarıyla düşünülmeden, 

zayıf ve şüpheli delillerle, sabit bir nassın delâletini ortadan kaldırarak muhkem âyetler mensûh 

sayılmamalıdır (Meydânî, 2009, s. 140). Yine âyetlerin bağlam ve edebî örüntüsüne dikkat edilmeli; 

gereksiz takdim ve tehirlerle uzak yorumlara gidilmemeli; konu ve âyet tekrarlarının maksatları 

üzerinde düşünülmelidir. Çünkü Kur’ân’daki sûre ve âyet dağılımının muhakkak bir hikmet ve 

gayesi vardır. Mekkî ve Medenî sûrelerde de görüleceği üzere Kur’ân’da fikrî ve konusal zorunluluk 

ile peygamberlik vazifesi yönüyle dinin tamamlanmasını sürdürmekte olması gibi sebeplerle diğer 

kutsal kitaplarda olmayan tevkifî bir tertip mevcuttur (Zürkânî, 2005, I/309; Ayrıca bkz. Birışık, 



468               İsa KANİK

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

2007, XXXIII/308).6 Örneğin Tevbe sûresi 55. âyette “ ِبهَمُْ بهِاَ في ُ ليِعَُذِّ فلَََ تعُْجِبْكَ أمَْوَالهُمُْ وَلََّ أوَْلََّدُهمُْ إنَِّمَا يرُِيدُ اللََّّ

نْيَ  ا وَتزَْهقََ أنَْفسُُهمُْ وَهمُْ كَافرُِونَ الْحَياَةِ الدُّ  /O halde onların malları da evlatları da seni imrendirmesin; çünkü 

Allah onlara dünya hayatında bunlarla eziyet çektirmeyi ve canlarının da kâfir olarak çıkmasını 

murat ediyor.” buyrularak azap vesilesi oldukları için mal ve evlat konusunda inkârcılara 

imrenilmemesi istenmektedir. Bazı müfessirler ise bunların nimet ve neşe kaynağı olmasına rağmen 

Allah’ın bu şekilde bir kısım inkârcılara azap etmesini tartışarak takdim-tehir ve hazf yoluna 

gitmişlerdir. Hâlbuki Meydânî’nin de işaret ettiği şekilde siyak-sibak bağlamında yorumlandığı 

takdirde bu gibi yaklaşımlara gerek kalmayacaktır. Çünkü Yüce Allah bunları mutlu olsunlar diye 

vermemiştir onlara. Zira evlat ve servet sahibi nice insanlar var ki iflas, kayıp ve telef gibi nedenlerle 

acı ve ıstırap çekmiş, dünyaları zindan olmuştur. Dolayısıyla bu açıdan bakıldığında indiriliş 

düzenine de uygun olarak bir takdim ve tehire ihtiyaç olmadığı anlaşılmaktadır (Meydânî, 2009, s. 

210; Ayrıca bkz. Râzî, h. 1420, XVI/71-73). Aynı şekilde bu ilkelerde değinilen Kur’ân’daki konu 

ve âyet tekrarları da önemlidir. Çünkü konu bağlamında Kur’ân’ın muhtelif yerlerine serpiştirilen 

her âyet o konudaki bir açığı kapatarak birbirini tekâmül etmektedir. Kur’ân’ın bir “hatırlatma” 

olduğu, insana hiç bir zorlamanın olamayacağı ve insanın iradî davranışlarındaki sorumluluğu 

hususu Bakara 256, A'râf 88, Tahâ 1-2-3, Müddessir 49-55, Müzzemmil 19, İnsan 29, Abese 11-12 

ve Tekvir sûresi 27-28 âyetlerde ele alınmaktadır (Meydânî, 2009, ss. 83-90). Bunlar salt bir te’kit 

ve tekrar değil, münasebet gereği siyakın durumuna göre ana konu ekseninde farklı bağlamlarda 

genel bir düşüncenin izahıdır (Meydânî, 2009,ss.  317). Diğer bir husus da Kur’ân’daki beyânî 

üslûbun hedefleri ve edebî anlatım üslûbundaki çeşitliliktir. Bir düşünce, mesaj ya da anlam ihtiva 

eden her ifadenin açık ve doğrudan anlatım, ta’riz ve telmih gibi muhatapların zekâ seviyesine 

dayanan dolaylı anlatım, terğib ve terhib, ıtnap, îcâz ve ihtisar ile ikna ve münazara gibi maksatlara 

dönük hedefler çerçevesinde farklı durumlarda kullanımı uygun edebî anlatım tarzları vardır 

(Meydânî, 2009, ss. 501). Bu yüzden daha doğru bir yorum ve anlayış için sözün genel hedefi ve 

muhatabın özel durumlarına göre değişen üslûplar arasındaki uyuma dikkat edilmelidir. 

Tarihî süreçten de anlaşılacağı üzer Kur’ân metninde her kişi ve grubun çıkaracağı farklı 

dersler bulunmaktadır. Çok farklı hedef kitlesi olan Kur’ân’daki vaîd lafızlarında muhalifleri tehditle 

beraber nübüvvet vazifesinde manen Allah’ın elçisinin desteklenmesi ve motivasyonunun artırılması 

hedeflenmiştir (Meydânî, 2009, s. 45). Meydanî’ye göre Duhâ sûresinde büyük bir gelecek 

vadederek elçisini teselli etmek; müşriklerin, “ ا ربه  ”Rabbi Muhammed’i terk etti/ قد ودّع محمدا

iddialarına karşı müminleri rahatlatmak ve bu haberi yayanların planlarını boşa çıkarmak 

hedeflenmiştir (Meydânî, 2000, I/564-565). Bu nedenle salt kelime tercümesi ve mealle yetinilmeden 

böylesi farklı yön ve hedeflerin tespit edilmesi Kur’ân’ın daha doğru anlaşılmasını sağlayacaktır. 

Kur’ân zû vücûh (çok yönlü) bir kelamdır. Rivayet tefsirlerinde Hz. Peygamber’den 

nakledilenler metnin umumunu veya işaretlerinden bir kısmını kapsayabilir. Bu yüzden küllî manalar 

cüzî yorumlarla sınırlandırılmamalı, Arap dili ve belagatiyle sarf ve nahiv kurallarına ve Kur’ân’ın 

ruhuna aykırı olmadığı sürece hatırlanamayan veya bilinemeyen noktaların keşfi açısından rivayet 

tefsirlerindeki nakillerle birlikte ehl-i te’vîlin muteber yorumlarına da bakılmalıdır (Meydânî, 2009, 

s. 134). 

Kur’ân’ı anlamakta önemli düsturlardan biri de “ لوََجَدُوا ِ أفَلَََ يتَدََبَّرُونَ الْقرُْانَ وَلوَْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللََّّ

ا  Hâlâ Kur’ân’ı düşünüp anlamaya çalışmıyorlar mı? Eğer o, Allah’tan başkası/ فيِهِ اخْتلََِفاا كَثيِرا

tarafından (indirilmiş) olsaydı mutlaka onda birçok çelişki bulurlardı” (4/Nisa, 82) mealindeki 

âyetten anlaşılacağı üzere onun kendi içerisindeki tutarlılığı ve çelişkiden uzak olması ilkesidir 

(Ayrıca bkz. 39/Zümer, 23). Kur’ân ile modern bilimsel gerçekler de birbirine mutabıktır. İhtilaf ve 

                                                 
6 Kur’ân âyetlerinin tertibi tevkîfîdir. Sûrelerin tertibinin tevkîfî olduğu, sahabe içtihadıyla belirlendiği veya bir kısmının 

tevkîfî bir kısmının da içtihadî olduğu şeklinde üç farklı görüş bulunmaktadır. Âlimlerin çoğunluğuna göre ise sahabenin 

içtihadıyladır (Suyûtî, 2007, s.164; Ayrıca bkz. Yılmaz, 2009, ss. 144-149). 



Kur’ân’ı Anlamanın İlkeleri: Abdurrahman Habenneke el-Meydânî Örneği           469 

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

çelişki iddiası insanların yanlış anlama ve yaklaşımlarındadır (Meydânî, 2009, s. 227). Kur’ân her 

şeye kâdir ve mülkün yegâne sahibi olan Allah’ın kelamıdır. İlmî tefsir yapılarak bilimsel sonuçlarla 

Kur’ân âyetleri arasında birtakım bağlantılar kurulabilir. Fakat Kur’ân henüz faraziye niteliğindeki 

ham bilgilerle açıklanamayacağı gibi herhangi bir beşerî ilmin desteklenmesi için de zorlanmamalıdır 

(Meydânî, 2009, ss. 236-238). Zira Kur’ân’ın hedefi bilimsel buluşlar konusunda insanlara rehberlik 

etmek değil, onları doğru bilgiyle eğiterek inanç ve sosyal hayatlarını düzenlemektir (Şimşek, 2008, 

s. 110). Bu bağlamda kısaca izah etmeye çalıştığımız Meydânî’nin bu ilkelerinde “Kur’ân sûrelerinin 

konu birliği ve bir âyetin bulunduğu bağlama uygun olarak anlaşılmasının gerekliliği” gibi diğer 

kâidelerle yakından ilgili olan bu konuların farklı bir maddede anlatılmasına gerek olmadığını da 

söyleyebiliriz. 

2.4.Kur’ân’ın Nüzûlü ile İlgili Meydânî’nin Kâideleri 

Kur’ân, yaratılışı gereği toplu halde yaşamaya meyyal bir varlık olan insana indirilmiştir 

(49/Hucurat, 13). Vahyin insan ve cemiyeti inşasında karşılıklı etkileşimleri kaçınılmazdır. Bu 

açıdan âyetin indiği çevre ve nüzûl ortamı koşullarının dikkate alınması, âyetlerin iniş merhaleleri 

ve nüzûl sebepleriyle ilgili rivâyetlerin araştırılması gibi kâideler dinî metinlerin doğru 

anlaşılmasında önemlidir. Bu bağlamda Meydânî’nin söz konusu başlık altında değerlendirilebilecek 

ilkeleri de şunlardır:  

1. Mekân, zaman, insan, birey ve toplum düşüncesi açısından âyetin indiği çevrenin dikkate 

alınması (حول بيئة نزول النص البشرية والزمانية والمكانية والنفسية والفكرية الفردية والإجتماعية) (Meydânî, 2009, s. 

53). 

2. Kur’ân’ın iniş merhalelerinin araştırılması (حول تتبع مراحل التنزيل) (Meydânî, 2009, s. 151). 

3. Âyetlerin nüzûl sebepleriyle ilgili rivâyetlerin incelenmesi (حول النظر فيما ورد من أسباب النزول) 

(Meydânî, 2009, s. 203). 

En kısa âyetinden en uzun sûresine kadar Kur’ân’da pek çok belagat ve fesahat incelikleri 

bulunmaktadır. Belagat ise muktezâ-i hâle mutâbık söz söylemektir (Curcânî, 2007, s. 25; el-Cârim, 

2006, s. 7; Meydânî, 1996, I/129). Yazılı veya sözlü herhangi bir ifadenin doğru anlaşılması 

noktasında üslûbu, maksadı, muhatabı, mekânı ve zamanın şartları önemlidir. Bu bağlamda 

Kur’ân’ın Mekkî ve Medenî sûrelerindeki üslûp farklılığı dikkat çekicidir. Örneğin, Mekkî sûrelerde 

kısa ve özlü ifadeler seçilmiş, azgın ve âsiler ismen zikredilmemiş, fâsılalarla ayrılan kısa cümleler 

tercih edilmiştir. Medine dönemi âyet ve sûrelerde ise uzun cümlelerle teferruata yer verilmiştir. Zira 

orada önceki kitaplar hakkında malumatları olan ehl-i kitabın da içerisinde bulunduğu Medine 

coğrafyasının düşünce sistemi Kur’an üslûbunu etkilemiştir. Bu sebeple önceki milletlerin tarihi ve 

savaş gibi hadiselerin anlatıldığı Medine dönemi âyetlerde veciz üslûpla birlikte işâreten de olsa 

açıklayıcı ifadeler seçilerek hikmet, öğüt, emir ve nehiy gibi yollarla tafsilata gidilmiştir (Meydânî, 

2009, ss. 55-56). Dolayısıyla mezkûr üslûp farklılığından hareketle insan ve ona bağlı çevresel 

faktörlerin tahlil edilmesi, terbiye ve talim bakımından âyetlerin hedeflediği nüzûl asrı şartlarıyla 

günümüz koşullarının farklılığının dikkate alınması Kur’ân’ın daha iyi ve doğru anlaşılmasını 

sağlayacaktır. 

Önceki kutsal kitapların tek seferde indirilmesine rağmen Kur’ân, dinî kuralların 

uygulanmasına çağrılan toplumun davranış ve eylemlerine dönük tedricî bir yöntem izlemiştir. Faiz 

ve içkinin haram kılınması, cihat, eğitim ve terbiye vasıtalarıyla şer’î hükümlerin açıklanması süreci 

tamamen buna uygundur. Meydânî’ye göre âyetlerin Mekkî ve Medenî iniş silsilesinin bilinmesi bazı 

âyetlerin diğerine muârız olduğu zehâbını giderecek, Mekkî bir olayı ilgisi olmadığı halde getirip 

Medine’de inene sebep göstermek gibi yanlış yaklaşımları engelleyecek, özellikle ahkâm âyetleri 

konusunda bazı hatalı yorum ve çıkarımlardan da koruyacaktır (Meydânî, 2009, ss. 152-155). Her ne 

kadar sadece Mekkî sûreleri tefsir etmiş olsa da bu gibi sebeplerden ötürü kendisi de tefsirini nüzûl 

sırasına göre kaleme almıştır. Bu bağlamda esbâb-ı nüzûl rivayetlerinin Kur’ân’ın doğru 



470               İsa KANİK

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

anlaşılmasını kolaylaştırdığı da bilinen bir gerçektir. Fakat bunlar kullanılırken sahih bir senede 

dayanmadığı, âyetin indiği tarihî ve coğrafî şartlarla çeliştiği ve açıkça nassın işaret ettiği genel 

manaya muvafık olmadığı sürece her malumata güvenilmemelidir. Ayrıca “Sebebin hususi olması 

hükmün umumî olmasına mani değildir.” ilkesi gereği âyetlerin siyak-sibak bağlamı ve sûrelerin 

konu bağlamından koparılıp müstakil bir nass olarak anlaşılması da doğru değildir (Meydânî, 2009, 

s. 205). 

2.5.Kur’ân’da Geçen Bazı Tâbirlerle İlgili Meydânî’nin Kâideleri 

Her dilde olduğu gibi Kur’ân dili olan Arapça’da da küçük nüanslarla anlamı zenginleştiren 

‘lealle/  لعل ’, ‘kezâlik/  كذلك ’, ‘vemâ edrâke mâ/ وما أدراك ما’, ‘belâ/  بلى ’, ‘min beyni yedeyhi/من بين يديه’, 

‘ve min halfihî/ ومن خلفه’ gibi bazı tabirler bulunmaktadır. Meydânî’ye göre bazı müfessirler bunların 

genellikle i‘rab ve nahiv yönlerine değinmişler, cümleye kattıkları anlam detaylarını izah noktasında 

yeterince ihtimam göstermemişlerdir (Meydânî, 2009, s. 695). Hâlbuki söz konusu tabirlerin 

kullanıldığı cümlelerdeki takdir ve te’villerle anlam farklılaşmaktadır. Kur’ân’ın doğru anlaşılmasına 

yardımcı olan ilkeler bağlamında Meydânî’nin tespit ettiği tabir maddeleri de şunlardır: 

1. Kur’ân âyetlerinde mastar edatı “ نأ  /en” ile sonrasındaki ifadenin sebep bildirmesi ve onun 

öncesindeki mahzûf ifadelerin takdirinin zorunluluğu ( ،  حول التعليل بأن المصدرية وما بعدها في الآيات القرآنية

 .(Meydânî, 2009, s. 581) (وفي لزوم تقدير المحذوفات قبلها

2. Kur’ân’da (لعلكم تتقون) şeklinde geçen ‘lealle/  لعل ’ ifadesi ( الواردة في القرآن في )حول كلمة )لعل

(مثل )لعلكم تتقون  ) (Meydânî, 2009, s. 627). 

3. İstisnâ-i munkatı‘ olarak adlandırılan hususlar (حول ما يسمى بالَّستثناء المنقطع) (Meydânî, 2009, 

s. 683). 

4. Kur’ân’daki ‘belâ/  بلى ’ lafzı (في القرآن )(حول لفظ )بلى (Meydânî, 2009, s. 633). 

5. Kur’ân’daki ‘kezâlik/  كذلك ’ lafzı (في القرآن )(حول لفظ )كذلك (Meydânî, 2009, s. 695). 

6. Kur’ân’daki ‘vemâ edrâke mâ/ وما أدراك ما’ ifadeleri (في القرآن )(حول عبارة )وما أدراك ما...؟ 

(Meydânî, 2009, s. 637). 

7. “Erâde-yürîydu” fiilinin Kur’ân’daki müteaddîliği يريد( في القرآن -حول تعدية فعل )أراد  

(Meydânî, 2009, s. 641). 

8. Kur’ân’daki tabirler: ‘min beyni yedeyhi/ من بين يديه’, ‘ve min halfihî/ ومن خلفه’, ‘el-emâme/ 

) ’الوراء /el-verâe‘ ,’الأمام الأمام الوراء –حول تعبيرات : من بين يديه ومن خلفه ونحوهما  ) (Meydânî, 2009, s. 657). 

Söz konusu kaideler bağlamında Meydânî’ye göre Kur’ân’ın emir ve yasaklarının bir 

davranışın faydalı olduğu için yapılması veya zararlı olduğu için terk edilmesi gibi iki yönü 

bulunmaktadır. Ancak bir işin yapılıp yapılmaması noktasında düşünülen ta‘lîl, i‘câz gereği bazı 

cümlelerde açıkça belirtilmeyebilir. Bu durumda doğru anlama ulaşmak için uygun kelime ve 

ifadeler takdir edilmelidir (Meydânî, 2009, s. 581). Mesela Şuarâ sûresi 3. âyette Hz. Peygamber’in 

durumu, bu konudaki diğer karîne ve nassların (bkz. 35/Fâtır, 8) delâletiyle “en/ أن” ve sonrasındaki 

ifadenin, gerçekleşmesinden korkulan olay için sebep bildirdiği belirtilerek “ حسرة عليهم بأن لَّ يكونوا

 ,ibaresi takdir edilmektedir (Meydânî, 2009, s. 588). Filologların istek, beklenti, benzerlik ” مؤمنين

kuşku ve tereddüt manalarına işaret ettikleri “lealle/ لعل” lafzı da mezkûr tabirlerden biridir 

(Meydânî, 2009, s. 627). Meydânî, nassların çoğunda bu kelimeye verilebilecek mananın “teşvik ve 

ümitlendirmekten” ziyade “sebep göstermek” olduğunu belirtir. Meydânî bu tabirin kullanılmasının 

maksatlarını başka eserinde de anlatmaktadır (bkz. Meydânî, 1996, II/ 94). Tefsirinde de bu lafzın 

 yani beklenti anlamını ifade eden bir harf olduğunu التَّوَقُّعُ /‘gibi amel eden ve genellikle tevekku ”إنَِّ “

belirtmektedir. (Meydânî, 2000, VIII/334). Menfî soru cümlelerine olumlu yanıt vermekte kullanılan 

ve bulunduğu cümlenin bütünleyici unsuru olan “belâ/بلى” lafzı da bazı ince anlamlar ihtiva eden 

kâidelerdendir (Meydânî, 2000, II/474). Mesela Ahkâf sûresi 34. âyette yeniden dirilişi inkâr 



Kur’ân’ı Anlamanın İlkeleri: Abdurrahman Habenneke el-Meydânî Örneği           471 

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

edenlere yöneltilen “… ِّألَيَْسَ هذََا باِلْحَق /Bu(diriliş) hak değil mi?” lafzındaki “belâ/ بلى ” tabiri “ بلي يبعث

 ”Evet, dirilmeleri için belirlenen vakitte Yüce Allah ölüleri diriltecek/ اللَّ الموتي في الوقة المحدد لبعثهم 

anlamını ihtiva etmektedir (Meydânî, 2000, XI/204). Kur’ân üslûbunda sıkça rastlanılan, detaylı 

düşünüldüğünde farklı incelikler anlatan tabirlerden bir diğeri de “kezâlik/ كذلك ” dir.7 Bu tabirdeki 

muşârun-ileyhin mahiyeti, müşebbeh ve müşebbeh-bihin durumları ile teşbihin maksatlarının 

teferruatlıca değerlendirilmesi gerekmektedir (Meydânî, 2009, s. 695). Örneğin Mürselât sûresi 41 

ve 42. âyetlerde gölgelik ve pınar başlarında hoşlarına giden yiyecekleri tadacak olan takva 

sahiplerine “ وَاشْرَبوُا هنَيِئاا بمَِا كُنْتمُْ تعَْمَلوُنَ كُلوُا   /Yaptıklarınıza mukabil afiyetle yiyin için” (77/Mürselât, 43) 

denileceği müjdelenir. Kırk dördüncü âyetteki “kezâlik/  كذلك ” lafzı ise aynı mükâfatın ihsan sahibi 

kimselere de verileceğini anlatmaktadır. Fakat buradaki “muttakî” ve “muhsîn” kavramlarının 

mahiyetleri, bu kavramlarla nitelenenlerin emir ve yasaklar karşısındaki tavırlardaki benzerlikler gibi 

hususlar detaylıca incelenmelidir (Meydânî, 2000, II/608). 

Mekkî sûrelerdeki hayret verici tabirlerden biri de Kur’ân’da on üç kez tekrarlanan “vemâ 

edrâke mâ/ وما أدراك ما ” ifadeleridir. Meydânî’ye göre Kur’ân’daki bu tabirler daha önce kıyaslanıp 

tecrübe edinilmeyen nesnenin Allah tarafından haber verilmedikçe ne kadar uğraşılsa da asla 

bilinemeyeceğini anlatmaktadır (Meydânî, 2009, s. 639). Kâria sûresinde “ ُوَمَا أدَْرَاكَ مَا الْقاَرِعَة /O korku 

salan sesin ne olduğunu bilir misin?” (101/Kâria, 3) daha evvel benzerine hiç rastlanmamış korkunç 

ve dehşetli olay hakkında, hayali kendisini ne kadar uzağa taşısa da Allah Teâlâ bildirmedikçe 

muhatabın bu konuda hiçbir bilgisinin olmayacağı gerçeği bu tabirle anlatılmaktadır. (Meydânî, 

2000, II/446). Bir şeyin önünde ve huzurunda anlamındaki “min beyni yedeyhi/من بين يديه” ve “ve min 

halfihî/ ومن خلفه ” ifadeleri de Kur’ân’da zaman veya mekâna delâlet edebilen tabirlerdendir. Örneğin 

Fussılet sûresi 42. âyetteki “ ِِلََّ يأَتْيِهِ الْباَطِلُ مِنْ بيَْنِ يدََيْهِ وَلََّ مِنْ خَلْفه /Ona hiçbir şekilde batıl/yanlış 

bulaşmaz!” ifadesinden zaman veya mekân olarak ne ilmî keşif ve arkeolojik kazılarla tespit edilen 

tarihî olguların ne de müstakbeldeki hakikatlerin bütünüyle hak olan Kur’ân’ın hükümlerini iptal 

edemeyeceği anlaşılmaktadır (Meydânî, 2009, s. 658). Meydânî, “erâde-yürîydu/ يريد-أراد ” fiilinin 

Kur’ân’da farklı takdir ve tevillerle müteaddî olduğunu ifade etmektedir. Bunlar kimi zaman 

mefû‘lün-bih’in zikredilmesiyle, kimi zaman mef‘ûlün mahzûf olup bu fiilden sonra gelen fiile 

mahzûf mefû‘le işaret eden ta‘lîl “lâm/ ل ”ının eklenmesiyledir. Kimi zaman da Bakara sûresi 253. 

âyette olduğu gibi “يفعل ما يريد فعله” şeklinde mefû‘lün te’vili veya “وأرادوا أن ينزلوا به كيدا” şeklinde fiile 

mahzûf bir “en/ أن” ve muzarî fiil takdiriyledir (Meydânî, 2009, s. 643). Dolayısıyla anlam 

bütünlüğünü sağlayan ince tabirler ile bu çeşit hazf ve takdirlerin manaya katılması Kur’ân’ın daha 

doğru tefsir edilmesini ve Allah’ın muradının muhataplar nezdinde tam anlamıyla karşılık bulmasını 

sağlayacaktır. 

Meydânî Kur’ân’da sık karşılaşılan istisnâ-i munkatı‘lar hakkında da edebî bir maksat 

olmaksızın müstesnânın müstesnâ-minh cinsinden olmayan bir şeyden istisna edilemeyeceğini 

savunmaktadır. Şayet böyle bir istisna yapıldıysa muhakkak bununla mecâzî bir genelleme veya 

edebî bir gaye hedeflenmektedir. Örneğin, “ ماراجاء بنوا فلَن إلَّ ح  /Merkepleri hâriç falan oğulları geldi” 

cümlesinde “Bir eşek hariç ahmaklıkta merkebe benzeyen falan oğulları ve hayvanlarının hepsi 

geldiler” denilerek eşeğin kendilerinden istisna edildiği kimseler zekâ bakımından merkebe 

benzetilmişlerdir. Aslında bu cümlenin maksadı muttasıl istisna yoluyla mecâzî olarak müstesna-

minhi genellemektir. Hakikatte de buradaki muttasıl istisnadır (Meydânî, 2009, s. 684).  

Yüce Allah’ın emrine karşı gelen İblis’in Âdem’e secde etmemesi olayı farklı bağlamlarda 

Kur’ân’da tekrarlanır. İblis’in meleklerden olup olmadığı tartışmasında da örneğin, “ ُْفسََجَدَ الْمَلََئكَِةُ كُلُّهم

(37( إلََِّّ إبِْليِسَ اسْتكَْبرََ وَكَانَ مِنَ الْكَافرِِينَ )37أجَْمَعُونَ )  / Derken bütün melekler topluca saygı ile eğildiler. 

Ancak İblis eğilmedi. O büyüklük tasladı ve kâfirlerden oldu” (38/Sâd, 73-74) mealindeki âyetlerde 

Meydânî’ye göre istisnâ muttasıl istisnadır. “ ُمَلَئكَِة /melâiketu” lafzının cin ve melekleri kapsadığı 

                                                 
7 Morfolojik olarak “kezâlik/ كذلك ” lafzının başındaki “kâf/ ك ” harfi teşbih içindir. “Zâl/ ذ” harfi ism-i işarettir. Müşârun 

ileyhin uzak olması durumunda da “lam/ل ” harfi eklenir. “Kâf/  ك ” ise hitap harfidir (Tayyip, 2009, s. 580). 



472               İsa KANİK

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

düşüncesi hatalıdır. Bu durum, nassların delâletine de aykırıdır (bkz. 15/Hicr, 27).  Çünkü burada 

Yüce Allah’ın secde etmelerini emrettiklerinden İblis’in mecâzî genellemeyle istisnâsı söz 

konusudur. Dolayısıyla meleklere yönelik emrin umumî olması İblis’in onlardan biri olduğunu 

göstermez (Meydânî, 2000, III/628; Ayrıca bkz. IX/671; IV/109-110). 

Bütün bunlardan sonra Kur’ân’ı anlamanın ilkeleri bağlamında bir örnek olarak incelemeye 

çalıştığımız kırk maddeden oluşan Meydanî’nin kâidelerinin düzenli bir dizilişinin olmadığı, bazen 

de birbiri içerisine girdirildiği yani bir öncekinin alt başlığı olabilecekken müstakil olarak 

kullanıldığını söyleyebiliriz. Örneğin, bir ve ikinci kâide Kur’ân’daki konu birliğinden; yedinci kâide 

nassın manası konusunda rivâyet tefsirlerine müracaat edilmesi gerektiğinden; on birinci kâide 

sebeb-i nüzûllere bakılma zorunluluğundan; yirmi bir, yirmi iki, yirmi üç ve yirmi dördüncü kâideler 

birbirinden ayırt edilemeyecek şekilde gramer kurallarından söz etmektedir. Aynı şekilde altı ve on 

beşinci kâideler küçük nüanslarla Kur’ân’daki tekrarlar konusunu anlatmaktadır. Oysa bu kâideleri 

diğerlerini de kuşatan tek bir ana başlıkta toplamak mümkündür. Ayrıca tefsir ve diğer eserlerindeki 

izahlarda yer yer kullanılmasına rağmen mezkûr kâideler arasında şiirin önemiyle ilgili bir maddeye 

de rastlayamadığımızı ifade edebiliriz (Kanik, 2017, ss. 33-51). 

3. Meydânî’den Önce Anlama ve Yorumlama Kâidelerine Değinen Bazı Müellifler 

İlk dönemlerde hadis külliyatı içerisinde yer alan Kur’ân ve Kur’ân ilimlerine dair rivâyetler 

hicrî II. ve III. asırlardan itibaren sistematikleşerek konu eksenli bir yapı kazanmıştır. Kur’ân’ı doğru 

anlama noktasında önemli bir yeri olan ulûmü’l-Kur’ân ve bu konuyla ilgili kural ve kâidelerin bir 

kısmı bazı erken dönem müfessirlerin tefsir mukaddimelerinde bulunmaktaydı (Bulut, 2009, s. 219-

221). Daha sonraları Kur’ân’ı doğru anlama ve yorumlama hususunda müstakil eserler kaleme 

alınmaya başlanmıştır. Abdurrahman İbnu'l-Cevzî'nin (ö.597/1201) Funûnu'l-Efnân'ı, Süleyman b. 

Abdulkavî et-Tûfî’nin (ö. 716/1316) el-İksîr fî İlmi’t-Tefsir’i ve İbn Teymiyye’nin (ö. 728/1327) 

Mukaddimetu fî Usûli’t-Tefsîr adlı eseri bu eğilimin ilk örneklerindendir. 

Bu süreçte Zerkeşî (ö. 794/1392), Bulkûnî (ö. 824/1421), Kâfiyecî (ö. 879/1474) ve onların 

öğrencileri Suyûtî (ö. 911/1505) ile devam eden eğilim yakın dönemde Meydânî ile kayda değer bir 

noktaya ulaşmıştır. Celâlüddîn el-Bulkûnî’nin Mevâki‘u’l-Ulûm fî Mevâki‘i’n-Nucûm adlı eserini 

kaleme alması sonrasında Muhammed b. Süleyman el-Kâfiyecî et-Teysîr’ini kaleme almıştır. 

Bunların ardından gelen Suyûtî ise önce et-Tahbîr’i, bunun yeterli olmadığı kanaati sonrasında da 

el- İtkân fî Ulûmi’l-Kur’ân adlı eserini yazmıştır (Sâlih, ts., ss. 123-125; Ayrıca bkz., Zürkânî, 2005, 

I/37-39). 

Meydânî daha önceki müfessirlerden Kur’ân’ı anlama kâidelerini derleyip toplamaya çalışan 

hiç kimsenin bulunmadığını ve bu kaideleri önemli bir görev bilinciyle ilk defa kendisinin tespit 

ettiğini ifade etmektedir (Meydânî, 2000, I/5). Hâlbuki Bulkûnî’nin Mevâki‘u’l-Ulûm’u, Suyûtî’nin 

et-Tahbîr ve el-İtkân’ı, Kâfiyecî’nin et-Teysîr’i ile bunlar öncesinde bu muhtevada telif edilmiş en 

eski eser kabul edilen Ebu’l-Ferec İbnu'l-Cevzî'nin (ö.597/1201) Funûnu'l-Efnân'ı, Süleyman b. 

Abdulkavî et-Tûfî’nin (ö. 716/1316) el-İksîr fî İlmi’t-Tefsîr’i, İbn Teymiyye’nin (ö. 728/1327) 

Mukaddimetu fî Usûli’t-Tefsir’i ve Zerkeşî’nin (ö. 794/1392) el-Burhân’ı incelendiğinde kırk 

maddelik bu ilkelerin konu başlıkları ve içerik bakımından benzerlerine mezkûr eserlerde yer 

verildiği görülmektedir.8 

Kur’ân ilimleri ve bunların kaynaklarından söz eden İbnu'l-Cevzî Funûnu'l-Efnân adlı 

eserinin başında Kur’ân’ın faziletiyle ilgili hadislere yer verirken tefsir ilminin tanımı, konusu, tefsire 

olan ihtiyaç ile tefsir ve te'vil gibi konuları ele almamıştır. Kur’ân’ın mahlûk olmadığı ile ilgili bir 

bölüm açarak bu konuda diğerlerinden de ayrılmıştır (İbnu'l-Cevzî, 1987, ss. 149-196). Kâfiyecî’nin 

et-Teysîr adlı eserine baktığımızda klasik bir yöntem olarak birinci bölümde tefsir, te’vil ve Kur’ân 

                                                 
8 Bu eserler hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. (Turgut, 1991, s. 15-34). 



Kur’ân’ı Anlamanın İlkeleri: Abdurrahman Habenneke el-Meydânî Örneği           473 

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

gibi kavram ve terimleri ele aldıktan sonra ikinci bölümde âyetlerle örneklendirdiği kâidelere yer 

verdiğini görmekteyiz. Bu kâidelerde nüzûl sebepleri, Mekkî-Medenî, kıraatler, şiirle istişhat, nâsih-

mensûh, delâlet türleri, muhkem-müteşâbih vb. konuları incelemiştir (Kâfiyecî, 1998, ss. 28-39-64).  

Osmanlı döneminde yazılan birkaç tefsir usûlü eserinden biri olan ‘er-Risâle fî Kavâ‘id-i 

‘İlmi’t-Tefsîr’ adlı eserinde de eş-Şeyh Osman (ö. 1200/ 1785) Mekkî- Medenî, nâsih- mensûh, ilk 

ve son inen âyet ve sûreler, Kur'ân'ın yedi harf üzere inzâli, kıraatler, vakıf kuralları ve “kellâ/ َكَل 

lafzı gibi konuları ele almıştır (Özel, 2001, ss. 309-312). 

Abdurrahman b. Nâsır es-Sa’dî (ö. h. 1376) ve Hâlid b. Osman es-Sebt de bu konuda eser 

telif eden müelliflerdendir. es-Sa‘dî, el-Kavâ‘idu’l-Hısân li Tefsîri’l-Kur’ân adlı eserinde 

örnekleriyle birlikte yetmiş bir kâideye yer vermektedir. Müellifin tespit ettiği kâideler 

incelendiğinde bunların bir kısmının tefsir kâideleri, bir kısmının Kur’ân’dan çıkarılan fıkhî kâideler, 

bir kısmının da tefsir kâideleri olarak değerlendirilmesi mümkün olmayan fakat Kur’ân’ın yöntemini 

gösteren kurallar olduğu görülmektedir. Es-Sebt’in aynı zamanda doktora çalışması olan Kavâ‘idu’t-

Tefsîr adlı eseri ise Meydanî’ye göre daha kapsamlı ve sistematiktir. Yirmi sekiz bölümden oluşan 

eserindeki üç yüz seksen kâideyi yaklaşık yüz yirmi beş kaynaktan tahriç etmiştir. Sebeb-i nüzûl, 

Mekkî-Medenî, nesih, kasem, belagat ve dil konuları yönünden Meydanî ile benzeşirken emir-nehiy, 

istifham, nefy, zamirler ve Kur’ân’ı tefsir yolları gibi bazı farklı mevzulara değinmesi yönüyle de 

ondan ayrılmaktadır (Es-Sebt, h. 1415, I/3-4; Ayrıca bkz. 

http://www.ahlalhdeeth.com/vb/showthread.php?t=115097, 28.12.2016). 

Meydânî mezkûr kâideleri toplama hususunda kendisinin bir ilk olduğu iddiasındadır. 

Hâlbuki Meydânî’nin tespit ettiği bu kuralların benzerlerini Suyûtî de eserinin kırk ikinci bölümünde 

 başlığı altında daha kısa haliyle ele almaktadır.9 Bir başka yerde ”فى قواعد مهمة يحتاج المفسر إلي معرفتها“

de Suyûtî, “في معرفة معاني الأدوات التي يحتاج إليها المفسر” şeklindeki başlıkta diğer bazı unsurlara 

değinmektedir (Suyûtî, 2007, s. 357). Meydânî de eserinin otuz iki, otuz üç, otuz altı ve otuz 

dokuzuncu maddelerinde benzer edat ve tabirlere yer vermektedir.10 

Aynı şekilde Kâfiyecî, et-Teysîr’inde “العلوم التي يحتاج إليها المفسر” başlığı altında mevhibî/vehbî, 

aklî ve lafzî ilimler, Meâ‘nî, beyan ve bedî‘ ilmi, kıraat ilmi, lügat, iştikak, sarf, nahiv, sebeb-i nüzûl, 

târih, kıssa ve sünnet/siyer, fıkıh usulü, edep, ahlâk, ilm-i siyaset, mantık ve kelam gibi ilimlerin 

bilinmesi gerektiğini belirtir. Kâfiyecî’ye göre bu ilimlerin tamamını tahsil edip tamamlayanlar 

Kur’an’ı layıkıyla tefsir edebilir. Bu ilimlerde eksiği olanlar ise ancak kendi reylerine göre Kur’ân’ı 

tefsir edeler (Kâfiyecî, 1998, s. 27). 

Menna‘u’l Kattan (ö. 1421/2001) ise müfessirin bilmesi gereken kuralları zamirler, ma‘rife-

nekre, müfred-cemî‘, müterâdif olmadığı halde müterâdif zannedilenler ve atıf gibi dokuz ana 

başlıkta ele almaktadır (Kattân, h. 1421, ss. 198-212). Aynı şekilde beyânî tefsir metodunun çağdaş 

temsilcilerinden biri olan Salih es-Sâmerrâî de Kur’ân’ın anlatım üslûbuna dair kaleme aldığı 

eserinde bu açıdan Kur’ân’ı tefsir edeceklerin bilmesi gereken on beş kâideye yer vermiştir (es-

Sâmerrâî, 2013, ss. 6-13). 

Oldukça geniş bir ilim havzası olan eklektik yapıdaki bu alana bazı tekrarlarla beraber her 

müfessir farklı ve yeni yorumlarla katkıda bulunmuş, eklenen yeni kâide ve kurallarla mesele 

olgunlaşmıştır. Abdurrahman Habenneke el-Meydânî, tefsirine bir mukaddime sadedinde yazmış 

olduğu eseriyle şu an için bu silsilenin son halkası olmuştur. 

Sonuç 

Yüce Allah ilahî bir kelam olan Kur’ân’ı tefekkür ve tedebbür edelim diye apaçık bir Arap 

lisanıyla indirmiştir. Kur’ân’ın ilk müfessiri olan Hz. Peygamber, onu kusursuzca tebliğ ederek 

                                                 
9 Bu bölümde Suyûtî, zamirler, müzekkerlik-müenneslik, ma‘rife-nekre, çoğul-tekil, soru-cevap, mastar, atıf, terâdüf ve 

muhkem-müteşâbih gibi konulara yer veriyor (Suyûtî, 2007, s. 448). 
10 Meydânî bu kâidelerde “لعل ، بلي، كذلك ، وما ادراك، الأمام ، الوراء” gibi kelime ve tabirleri izah etmektedir. 



474               İsa KANİK

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

mücmel ve müşkül hususlarını da tebyîn etmiştir. Hicrî ikinci asırda yazılan ve en eski tefsir kabul 

edilen Mukâtil b Süleyman’ın (ö. 150/767)  tefsirinden günümüze kadar onu doğru anlayıp açıklamak 

maksadıyla farklı yaklaşımlarla ciltlerce Kur’ân tefsiri kaleme alınmıştır. Bunların tamamı Allah’ın 

muradını anlamak amacıyla manaların beyanı ve izahı kapsamındaki tefsirî çalışmalardır. 

“Anlamak”, bir dili ve o dil ile ifade edilen söz ve metinleri bütün detay ve incelikleriyle 

kavrayabilmektir. Kur’ân’ın kendi muhataplarından istediği de pek çok manaları muhtevi bilgi yüklü 

âyetlerini ona münhasır kâide ve kurallar ekseninde düşünerek yaşamalarıdır. Esasında son derece 

sade bir lisânı olan fakat pek çok edebî ve belâğî incelikleri ihtiva eden Kur’ân’ı zekâ seviyesi, 

kültürü, tecrübe ve bilgisi oranınca herkes az veya çok anlayabilir. Bununla birlikte elbette her 

bilenin üzerinde daha iyi bir bilen vardır (12/Yusuf, 76). Her ilmî disiplinde olduğu gibi Kur’ân ve 

onun tefsiri alanında da muhatapların doğru sonuca ulaşmalarına yardımcı olacak ulûmü’l-Kur’ân, 

tefsir usulü veya kavâidu’t-tefsir gibi müfessirin bilmesi gereken bazı noktalar göz önünde 

bulundurulmalıdır. Bu nedenle şunu ifade etmeliyiz ki anlaşılsın diye kolaylaştırılan, kendi ifadesiyle 

“mübîn” olan ve hemen her seviyeden insana hitap eden Kur’ân’ın doğru anlaşılması ve 

yorumlanması bağlamında onun ruhuna da muvafık olan bazı kâide ve kurallara riayet edilmesi 

elzemdir. Meydânî ilk defa kendisinin tespit ettiğini iddia ettiği, fakat daha önceki bazı kaynaklarda 

benzerleri yer alan Kur’ân’ı anlama ilkelerinden/ kâvâ‘idu’t-tedebbur bir kısmını “Kavâ‘idu’t-

Tedebbburi’l-Emsel li Kitâbilllâhi Azze ve Celle” adlı eserinde toplamıştır. Eleştiriye açık olmakla 

birlikte kâidelerin düzenli bir dizilişinin olmadığı yani bir öncekinin alt başlığı olabilecekken 

müstakil olarak kullanıldığını söyleyebiliriz. Ayrıca tefsirinde ve diğer eserlerinde kullanmasına 

rağmen mezkûr kâideler arasında şiirin önemine dair bir maddeye de rastlayamamaktayız. Bilim ve 

teknolojinin gün geçtikçe geliştiği çağımızda değişen bakış açılarıyla olumlu veya olumsuz her tür 

tenkidin yapılabildiği görülmektedir. Meydânî de mezkûr ilkeler noktasında bazı eleştirilerle 

karşılaşmıştır. Fakat sağlıklı bir akıl ve hakikate talip gözle bakıldığında Meydânî’nin ilkelerinin 

Kur’ân’ın doğru anlaşılmasına katkısı muhakkaktır. 

 

KAYNAKÇA 

Altuntaş, Mehmet. (2016). “Câhiliye Dönemi Evlilikleri Ve Muallaka Şiirlerinde Anlatılan Hayatın 

Kur’ân Açısından Değerlendirilmesi, TURKISH STUDIES, Volume 11/5 Winter, p. 45-68, 

ISSN: 1308-2140, www.turkishstudies.net, DOI Number: http://dx.doi.org/10. 

7827/TurkishStudies.9354, Ankara-Turkey. 

Altuntaş, Mehmet. (2017). “İşârî Tefsir ve Cemal Halvetî’nin Fatiha ile Fîl-Nâs Sûrelerine İlişkin 

İşârî Yorumları” Uluslararası Amasyalı Âlimler Sempozyumu, 21-23 Nisan 2017, ss. 223-

234. 

Bilmen, Ö. Nasûhi. (1992). Hukûk-ı İslâmiyye ve Istılâhat-ı Fıkhıyye Kâmûsu. İstanbul: Bilmen 

Basım yayın. 

Bulut, Ali. (2009). Filolojik Tefsirle Rivâyet Tefsirlerinin Buluşma Noktası: Zeccâc’ın Me‘âni’l-

Kur’ân’ı, (Tarihten Günümüze Kur’ân İlimleri ve Tefsir Usûlü). İstanbul: İlim Yayma Vakfı 

Kur’ân ve Tefsir Akademisi. 

Bursevî, İsmail Hakkı b. Mustafa. (ts.). Rûhu’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kur’ân. Beyrut: Dâru’l-Fikr. 

Cevherî, Ebû Nasr İsmail b. Hammâd. (m. 1987, h. 1407). es-Sıhâh Tâcu’l-Luga ve’s-Sıhâhu’l-

Arabiyye. Tahk.: Ahmed Abdülğafûr Attâr. Beyrut: Dâru’l-İ‘lm li’l-Melayîn. 

Cündioğlu, Dücane. (2011). Anlamın Buharlaşması ve Kur’ân. İstanbul: Kapı yay. 



Kur’ân’ı Anlamanın İlkeleri: Abdurrahman Habenneke el-Meydânî Örneği           475 

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

Curcânî, Ebü’l Hasen Ali b. Muhammed b. Ali es-Seyyid eş-Şerîf el-Hanefî. (2007). et-Ta‘rifât, 

tahk.: Muhammed Abdurrahman el-Maraşlî. Beyrut: Dâr en-Nefâs. 

Çetin, Abdurrahman. (2000). “Kur’ân’ı Anlamanın Önemi ve Bu Konudaki Çalışmalar” Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. c. IX, sy. 9, 193-211. 

Demirci, Muhsin. (2007). Tefsir Usûlü. İstanbul: İFAV. 

Erten, Mevlüt. (2014). “Kur’ân’da murakabe ve münâfıklar”, TURKISH STUDIES - International 

Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic-Volume 9/11 Fall, 

p. 207-231, Ankara-Turkey. 

Elnure, Azizova. (2012). “Zülmecâz”, md. DİA, İstanbul, XLIV, 570-571. 

Gazzâlî, (1994). el-Mustasfâ min İ‘lmi’l-Usûl, Bulak, (1322), (Yunus Apaydın Çev.), İslâm 

Hukukunda Deliller ve Yorum Metodolojisi, Kayseri. 

İbn Haldûn. (1996). Mukaddime, (Zakir Kadiri Ugan Çev.), İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 

yayınları. 

İbn Manzûr, Ebu’l-Fadl Muhammed b. Mükrim b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Ruveyfî, (h. 1424). 

Lisânu’l-‘Arab. Beyrut: Dâru Sâdır. 

İbnu’l-Cevzî, Ebu’l-Ferec Cemâlüddîn, Abdurrahman. (1987). Funûnu'l-Efnân fî ‘Uyûni Ulûmi'l-

Kur'ân. Beyrut-Lübnan: Dâru’l-Beşâir. 

İbrahim, Muhammed et-Tayyip. (2009). İ’rabu’l-Kur’âni’l-Kerîm el-Müyesser. Beyrut- Lübnan: 

Dâra’n-Nefâis. 

el-Kâfiyecî, Muhyiddîn Muhammed b. Süleyman. (1998). et-Teysîr fî Kavâ‘idi İ‘lmi’t-Tefsîr, Tahk.: 

Mustafa Muhammed Hüseyin ez-Zehebî. Kâhire: Mektebetu’l-Kudsî. 

Kanik, İsa. (2017). “Kur’ân-ı Kerîm’i Tefsir Etmenin Kuralları Bağlamında Meydânî ve Tefsir 

Metodu”. Yayımlanmamış doktora tezi, Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. Konya. 

Karagöz, İsmail v.dğr. (2010). Dînî Kavramlar Sözlüğü. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı yayınları. 

Karagöz, Mustafa. (2010). Dilbilimsel Tefsir ve Kur’ân’ı Anlamaya Katkısı. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları. 

Karaman, Hayrettin, v.dğr., (2007). Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı yayınları. 

Karslı, İ. Hilmi. (2013). “Kur’ân’ı Kutsarken Ona Yabancılaşmak”, Diyanet Aylık Dergi, sy. 276, 

Aralık, s. 57. 

Kattân, Mennâ‘ b. Halil. (2000). Mebâhis fi Ulûmi’l-Kur’an. Mektebetü’l-Meârif li’n-Neşr ve’t-

Tevzî‘. 

Meydânî, A. Habenneke. (2009). Kavâ‘idu’t-Tedebbburi’l-Emsel li Kitâbilllâhi Azze ve Celle. 

Dımeşk: Dâru’l-Kalem. 

------------ (2000). Me‘âricu’t-Tefekkur ve Dekâiku’t-Tedebbur Tefsîrun Tedebburiyyun li’l-

Kur’âni’l-Kerîm bi Hasebi Tertîbi’n-Nuzûli Vifka Menheci Kitabi Kavâ‘idi’t-Tedebburi’l-

Emsel li Kitâbillâhi Azze ve Celle, Dımeşk: Dâru’l-Kalem. 

------------ (1996). el-Belâgatu’l-Arabiyyetu Ususuhâ Ve U‘lûmuhâ Ve Funûnuhâ Ve Suverun Min 

Tatbîkâtıhâ. Dımeşk: Dâru’l-Kalem. 



476               İsa KANİK

 

Turkish Studies 
Volume 13/2, Winter 2018 

------------ (1993). Davâbıtü'l-Ma’rife ve Usûlü'l-Istidlâli ve'l-Munâzara Sıyâğatün li'l-Mantıkı ve 

Usûli'l-Bahsi Mutemeşşiyetün Maa'l-Fikri'l-İslâmî. Dımeşk: Dâru'l-Kalem. 

Özel, Mustafa. (2001). “Tefsir Usulü İle İlgili Bir Eser”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi 

Dergisi, sy. XIII-XIV, 309-312. 

Râfi‘î, M. Sâdık. (ts.). Târîhu Âdâbi’l-A‘rab. Mansûra-Kâhire: Mektebetu’l-Îman.  

er-Râzî, Fahruddîn, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer b. el-Hasan b. el-Huseyn et-Teymî. (h.1420). 

Mefâtîhu’l-Ğayb. Beyrût: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî. 

es-Salih, Subhî. (ts.). Mebâhis fî Ulûmi’l-Kur’ân. İstanbul: Dersaâdet. 

es-Sâmerrâî, F. Sâlih. (h.1434/ m. 2013). A‘lâ Tarîki’t-Tefsîril-Beyânî. Amman: Dâru’l-Fikr. 

es-Sebt, Hâlid b. Usmân. (h.1415). Kavâ‘ıdu’t-Tefsîr: Cem’ ve Dirâse. Medîne: Dârü İbn Affân. 

es-Suyûtî. (2007). el-İtkân fî Ulûmi’l-Kur’ân. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî. 

Şimşek, M. Sait. (2008). Günümüz Tefsir Problemleri, Konya: Kitap Dünyası yay. 

Turgut, Ali, (1991). Tefsir Usûlü ve Kaynakları. İstanbul: İFAV. 

Tülücü, Süleyman. (2005). “Muallakât”, DİA, XXX, İstanbul, 310-312. 

Yazır, E. M. Hamdi. (ts.). Hak Dini Kur’ân Dili. İstanbul: Azim Dağıtım. 

Yılmaz, M. Fâik. (2009). Âyetler ve Sûreler Arasındaki Münâsebet. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı yayınları. 

Zurkânî, Muhammed b. Abdulazîm. (h.1426/ m. 2005). Menâhilu’l-Irfân fi Ulûmi’l-Kur’ân. Beyrut- 

Lübnan: Dâru’l-Ma‘rife. 

 


