
 

 

 

 

  
 

 
 

Dr. Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi, Rektörlük, Türk Dili Bölümü 
Dr. Kırşehir Ahi Evran University, Rectorate, Turkish Language Department 

hgundogan@ahievran.edu.tr  

 https://orcid.org/0000-0002-7764-3720  

  

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

Atıf / Citation 
Gündoğan, i H. 2021. “Bir Meşruiyet Mekânı Olarak Balolar ve Baloların Cumhuriyet Dönemi Türk 
Romanına Yansımaları”. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi- Journal of Turkish Researches 

Institute. 71, (Mayıs- May 2021). 271-285 
 

 

Makale Bilgisi / Article Information 
Makale Türü-Article Types 
Geliş Tarihi-Received Date 

Kabul Tarihi-Accepted Date 
Yayın Tarihi- Date Published 

 

: 
: 
: 
: 
: 

Araştırma Makalesi-Research Article 
20.01.2021 
03.04.2021 
15.05.2021 
http://dx.doi.org/10.14222/Turkiyat4501  

 

İntihal / Plagiarism 

This article was checked by  programında bu makale taranmıştır. 
 

 
Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi- Journal of Turkish Researches Institute  

TAED-71, Mayıs-May 2021 Erzurum. ISSN 1300-9052 e-ISSN 2717-6851 
www.turkiyatjournal.com 

http://dergipark.gov.tr/ataunitaed 

mailto:hgundogan@ahievran.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-7764-3720
http://dx.doi.org/10.14222/Turkiyat4501
http://www.turkiyatjournal.com/
http://dergipark.gov.tr/ataunitaed




 Atatürk Üniversitesi • Atatürk University 
Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi • Journal of Turkish Researches Institute  

TAED-71, 2021. 271-285 
 

 

Öz 

Balolar, Türk toplumunda on dokuzuncu 
yüzyıldan itibaren görülür. Önceleri davetlisi, 

sonraları ev sahibi olduğumuz bu eğlence kültürü 
Cumhuriyet’ten sonra resmîleşir. Kimi zaman 

toplanma, kimi zaman sosyal yardımlaşma 
maksadıyla yapılan balolar, Cumhuriyet Dönemi 

romanımıza çeşitli özellikleriyle yansımıştır. 
Araştırmada, Türkiye Cumhuriyeti’nin inşası 

sürecinde baloların dönem romanlarına yansıyan 
tarafları tespit edildi. Özellikle de o yıllarda 

Ankara’da bulunan, devlet yönetiminde görev 
üstlenmiş romancılarımızın, balo tarzı eğlence 

biçimlerine, yeni insan ve toplum modeline bakış 
açıları metin analizi yöntemiyle irdelendi. 

Romanlarda baloların, Batılı yaşam tarzının bir 
gereği olarak benimsendiği veya tam tersi bir 

bakış açısıyla Batılılaşmanın yanlış algılanmış bir 
yönü olarak görülüp eleştirildiği tespit edilmiştir. 

Romanların büyük bir kısmında ise balolar, 
kahramanların meşruiyet kazandığı mekânlar 

olarak kurguya dâhil edilir. 

 Abstract 

The balos are seen in Turkish society since the 
nineteenth century. This entertainment culture is 

formalized after the Republic. Sometimes 
gatherings, sometimes ballads made for the 

purpose of social assistance, reflected in various 
characteristics of the Republican period my 

romance. In study, the period novel reflected sides 
of the ball in the process of building the Republic 

of Turkey was detected. In particular, the texts of 
the analysis of the romantic novels, ball-style 

entertainment forms, new human and social 
models in Ankara, which were carried out in those 

years, were examined by means of text analysis. It 
has been found in the novels that balos are viewed 

as a misguided aspect of westernization by a 
western style of life, or vice versa. In most of the 

novels, balos are included as places where heroes 
gain legitimacy.  

Anahtar Kelimeler: Roman, mekân, balo  Key Words: Novel, space, balo. 

  

                                                        
* Bu makale, 12-14 Mayıs 2017 tarihinde Atatürk Üniversitesi’nde düzenlenen Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı 

Bilgi Şöleni’nde sunulan sözlü bildirinin genişletilmiş hâlidir. 



Hatice GÜNDOĞAN 

 
Structured Abstract 

Balls, which have been seen in Turkish society since the nineteenth century, are 

included in social life as a form of entertainment with its European roots. This 

entertainment culture, once we were guest and then hosted later, becomes official after the 
settlement of Republic. The balls for entertainment or just for gathering, and sometimes for 
charity, have been reflected in our novels since the Tanzimat Period. 

Ottoman balls, which were compared to Europe in the novels of the Tanzimat 
period, were criticized for their debauchery and consumption, while in the novels of the 

Edebiyat-ı Cedîde Period, they were seen as a form of entertainment belonging to the 
higher class and considered as a complementary element to social life. The writers of the 

Tanzimat and Edebiyat-ı Cedîde period touched upon many issues such as the positioning 
of women in entertainment life, illegitimate relationships, behaviors of women and men, the 
commodification of women, the liberation of men in public life, consumption and 

debauchery over balls (Bulut, Vol: 6, Issue: 20, 2015). 

Ahmet Midhat Efendi was the first to include ball entertainments in the Turkish 
novel. Ahmet Midhat Efendi, one of the most prolific writers of Turkish literature, 

approached with a critical attitude to Western-style entertainment that extends to 
debauchery and overconsumption, with the thought that it "harms the moral structure of the 
society" (Bulut, Vol: 6, Issue: 20, 2015,53). In the novel Edebiyat-ı Cedîde, ball takes place 

as a part and indicator of the Western way of life. Unlike the Tanzimat novel, balls in this 

period are an integral element of social life. In the novels of, Halit Ziya's Aşk-ı Memnu 
(1899), Mehmet Rauf's Son Yıldız (1927), Karanfil ve Yasemin (1924), Böğürtlen (1926), 

Halas (1929), Adil Nami's Balo’dan Sonra (1915) Hasan Basri's Tango Yüzünden (1916), 
Yakup Kadri's Kiralık Konak (1922), the funny situations of snobby young people who are 
admirers of the West are explained in the context of the ball.  

The balls, which are perceived as an indication that Turkish society has stepped into 

a brand new civilization, were reflected in the novels of the Republic period. Republic 
Balls, New Year's Eve balls, masquerade balls, charity balls (charity dinners) and house 
parties are gatherings with dance and alcohol in these novels. Balls take their place in 

novels as an ocassion for Western-style male-female relationships, sense of entertainment, 
clothing style, behavioral models and a number of other innovations. It is a display case 
showing that the values of the Republic are adopted. On the other hand, it is depicted in 

novels who want to take part in bureaucracy -particularly- attends to these balls because 
they provide them at certain level of recognition. 

Yakup Kadri Karaosmanoğlu's Ankara novel is the novel that gives the most place to 

the ball among the novels of the Republic Period. In the novel, ballroom entertainments, 
such as ball, are included in social life right after the National Struggle and are remarkable 
with their abundance. In this entertainment culture that surrounds Ankara with a ball, a 

soiree or a tea party held every day, heroes try to prove their reclame in various ways. 

Since they have the opportunity to get to know the Ankara elite and give the feeling that 
they belong to that segment, they do not miss such invitations even though they do not have 
to attend. In the New Year's Eve party of 1927, the most famous ball of the period, attention 

is drawn to the distance between the guests attending the ball and the ordinary people 

following them (Karaosmanoğlu, 2009, 113). The heroes who constantly question 



Bir Meşruiyet Mekânı Olarak Balolar ve Baloların Cumhuriyet Dönemi Türk…  

 

themselves and the state of the country in the novel remark that the revolution is perceived 
wrongly and the changes or comfort in the external elements of daily life do not mean as a 

revolution, then the prosperity and happiness which was brought by the years of revolution 
are benefited by incompetent people, the reforms create a new life pattern in Ankara, but 

this pattern is endemic in our society. (Karaosmanoğlu, 2009, 123). The first ball in the 
Ankara novel is an environment where tradition and modernity, theory and practice 
constantly conflict. Employees of the embassies in Ankara are the role models of the 

Ankara elite in modern behaviour. Turks who are not used to this style of entertainment 

need to improve themselves in order to bow, dance in different styles, complete the night 
without getting drunk, and spend time without being jealous of their wife or husband. In the 

novel of Ankara, it is stated that balls don’t belong to our culture, while the places where 
folk songs are sung and local dances are performed are affirmed. 

In the novels written by Aka Gündüz, who was one of the writers of the 

Constitutional Monarchy Period and Republic Period and was also a deputy, balls are 

included as a requirement and result of Atatürk's principles and modern life. Aka Gündüz 
emphasized the social solidarity and solidarity mission of balls in her novels such as 
Çapkın Kız, Çapraz Delikanlı, Ben Öldürmedim Kokain. However, heroes prefer the balls 

to introduce their relatives to their social circles. New dance styles such as tango, blues, 
waltz, blackboton and charliston, whiskey which is seen as a gentle drink, is included in the 
social life of Ankara in this period. 

In Sadri Ertem's novel Bir Varmış Bir Yokmuş, the hero of the novel, Sultan 
Abdülmecid, attends the ball given by the French Embassy. The author lists the elements of 
the ball with the expressions "wine, champagne, joy, women's voice, dances, the rustle of 

silky dresses of women, the alluring smell of multifarious lavenders". In Mehmet Rauf's 
novel Halas, Nihat, who established relations with an English family during the National 

Struggle Period, is told about meeting and influencing the daughter of this family, Beatrice, 

at the ball organized at the British Club (Mehmet Rauf, 2005: 55). In Halide Edib's novel 
Zeyno’nun Oğlu (1928), ball is expressed as the highest blessing of civilization (Adıvar, 
2010, 49). 

The Republic of Turkey entered into a Western model of modernization process after 

1923. In this model, balls, one of the forms of entertainment in contemporary society, 

makes it possible to display the size of modern human behavior while providing new 
Turkey's cultural and social change. It is reflected in the Republic Period of Turkish novel 

with this aspect. 
  



Hatice GÜNDOĞAN 

 

Giriş 

Meşruiyet kelimesi TDK’nın Güncel Türkçe Sözlük’ünde “meşruluk” olarak 

tanımlanır. Meşru kelimesinin karşılığına baktığımızda da “geçerli olma durumu” 

yazdığını görürüz. (http://tdk.gov.tr, Son erişim tarihi: 2 Mayıs 2017) Meşruiyet 

kendiliğinden gerçekleşmez, başka bir kavramla temellendirilmesi gerekmektedir. Burada 

tek bir kavramdan söz etmek mümkün değildir. Toplumlar modernite ile tanıştıkça 

meşruiyetin dayandığı temel unsur da değişkenlik gösterir. Toplumlar değişim sürecine 

girdikçe, meşruiyetin de “üretilebilen bir katma değer” olarak rasyonelleştirildiği görülür.1  

Meşruiyet konusuna açıklık getirmek için Weber’in görüşlerine başvurabiliriz. 

Weber, üç meşruiyet modeli tanımlamıştır: geleneksel, yasal-ussal ve karizmatik. 

Geleneksel toplumlarda meşruiyetin kaynağı kutsallıktır. Kurallar kutsal değerler üzerine 

kuruludur ve bu kutsallıktan ötürü taraflar arasında bir anlayış birliği oluşmuştur. 

Geleneksel toplumlarda meşruiyet, bu anlayış birliğinden doğar (Weber, 2003: 275-377). 

Meşruiyet kavramının bir diğer dayanağı dine uygunluktur. Zaten kelimenin kökü şer’î, 

yani İslam’a uygun olan anlamına gelmektedir. Dolayısıyla dinî kurallara uygunluk arttıkça 

meşruiyetin de artacağı mantığı kuvvet kazanır. 

Yasalarla kurulan ulus devletlerde ise meşruiyetin kaynağı kutsal olandan topluma 

geçer. Bürokrasi, yasal-ussal meşruiyet anlayışının temel mekanizması olarak yerini alır. 

“Kurallar, kavramlar ve kurumlar kişisellikten soyutlanmış ve biçimsel hale 

gelmişlerdir.  Kurallar ırk ve din ayırımı gözetmeksizin toplumu yatayına 

keser. Yurttaş kavramı da yapay ve soyut bireyi gösterir. İtaat sınırlıdır ve 
sonuçları önceden belirlenen bir itaat haline gelmiştir. İtaat kişilere değil 
makamlaradır. İtaat eden de vergi yükümlüsü, öğrenci vs. gibi soyut 

kavramlarla tanımlanır. Bireyler değil adeta roller ilişki halindedir. Bu 
durum rasyonalizasyonun kaynağıdır. Kadercilik terk edilmeye yüz 

tutmuştur. Hesabı iyi yapan üstün tutulduğundan uzmanlaşma gelişmiş, 

bürokrasi ortaya çıkmıştır” (Özev, 2005: 5).  

Üçüncü meşruiyet modeli olan karizmatik meşruiyette ise az rastlanan, sıra dışı, 

alışılmamış gibi özelliklere sahip bir lidere hissedilen duygusal bağlar bu meşruiyetin 

temelini oluşturur. Karizmatik meşruiyet sorgulanmayı ve korkuyu bertaraf eder. Kitle ve 

lider bütünleşmesini sağlayacak mekân bu meşruiyette ön plana çıkmaktadır. Geleneksel 

toplumlardaki meşruiyetin kaynağı bir yerde kutsal olandan insan iradesine aktarılmış olur. 

“Hukuk ve yönetim aygıtı yoktur. Kural liderin iki dudağı arasından çıkan 

sözdür. Liderin memurları değil yandaşları vardır. (…) Karizmatik 
meşruiyete özgü bir toplumdan söz edilemez. Çünkü bu tip meşruiyet 
toplumsal depremlerde ve devrimlerde ortaya çıkar. Bir kırılma noktasını 

gösterir. Mevcut meşruiyet temelinin çöktüğü ancak yenisinin ikame 

                                                        
1  Çıkarların kurulu düzenle ve kutsal değerlerle çatıştığı durumlarda, yeni siyasî ortamlar ve yeni değerler 

üretilmelidir. Özev’e göre ulusalcılık ve liberalizm gibi ideolojiler yeni siyasî ortamın rahat işleyebilmesi için 

oluşturulmuş ideolojilerdir. Marksist-Sosyalist ideoloji de ekonomiye yön verme amacıyla üretilmiş bir ideolojidir 

(Özev, 2005:12). 

http://tdk.gov.tr/


Bir Meşruiyet Mekânı Olarak Balolar ve Baloların Cumhuriyet Dönemi Türk…  

 

edilemediği anı gösterir.  Karizmatik lider döneminden sonra bu düzenin 
sıradanlaştırılması bir sorun haline gelir” (Oktay, 2003: 48-54). 

Meşruiyet kelimesine siyaseti tanımlayan cümlelerde de rastlayabiliyoruz. Cemil 

Oktay siyaseti “bir toplumda meşru otoriteye dayanmak suretiyle yapılan varlık ve değer 

dağıtma faaliyeti” şeklinde ifade eder (Özev 2005). 

Cumhuriyet Dönemi, tarihimizde siyasî anlamda hızlı gelişmelerin yaşandığı bir 

dönemdir. Önemli siyasî ve sosyal gelişmelerin yanı sıra, inkılâplar, çalkantılar, dil ve 

edebiyat hareketleri bakımından ayrı bir önem ve özellik taşır.  Cumhuriyet’in ilan 

edilmesiyle birlikte balolar, sosyal hayattaki değişimlere paralel olarak, modernleşme 

bağlamında, medenî dünyanın bir parçası olarak kendine Ankara, İstanbul ve İzmir’de yer 

edinir.  

“Meşruiyet kazanmak Ankara söz konusu olduğunda hayati bir anlam ifade 
eder. Ankara’da bir değil birkaç odaktan meşruiyet kazanılması gerekir. 

Toplumsal yaşam, zihniyet dünyası ve gündelik hayat bağlamında Kemalist 
değerleri içselleştirmiş olmak, Ankara’nın bu eğlencelik mekânlarında 
kanıtlanmış olur. Bu bakımdan Ankara’da eğlenmek demek bir nevi var 
olma/ yok olma mücadelesinin içine girmek demektir” (Yıldırım 2009). 

Cumhuriyet Dönemi’nde, Batı modelli bir modernleşme süreci hedeflenir. Bu model 

içerisinde, kadının geleneksel kimliğinden çıkması, kamusal alanda kendini göstermesi, 

ekonomi, siyaset ve yönetim alanlarında görev alması beklenir. Kurucu kadroya göre 

“kadın hür olmadıkça ve umumî hayata katılmadıkça, topluluğun durgun suyu 
dalgalanmayacak”tır (Atay: 473). Medenî kanunla Batılı kadınların bütün hakları Türk 

kadınına da verilir. Böylece kadınla erkek arasındaki her türlü hukuk farkı kaldırılmış olur. 

Yönetici kadro, düşündüğü kadın modelini eğitimle oluşturma yoluna giderken bir yandan 

da sosyokültürel faaliyetlerle çalışmalarını destekler. Özellikle yönetici kadronun etrafında 

bulunan hanımlar, Cumhuriyet rejiminin ideallerini benimseyen kadınların prototipi olarak 

her ortamda yerini alır. Çağdaş toplumların eğlence şekillerinden biri olan balo, hedeflenen 

çağdaş uygarlık seviyesine çıkmanın ilk adımı olarak görülen bir kadın hareketidir. 

Eğlence, sosyal dayanışma ve yardım gibi maksatlarla düzenlenen balolar, yeni Türkiye’nin 

kültürel ve sosyal değişimini sağlamakla birlikte, modern insanın davranış boyutunu 

sergilenmesine imkân verecektir. 

1. Siyasî Kamunun Mekânı: Balolar 

Avrupa kökenli bir eğlence türü olarak balo, Osmanlı Devleti'nin yüzünü Batı'ya 

çevirdiği andan itibaren yüksek zümreye ait bir eğlence türü olarak hayatımıza girer. 

Osmanlı Devlet erkânının davetlisi olduğu ilk balo 1829 yılında İngiltere’nin İstanbul sefiri 

tarafından Haliç’te bir gemide düzenlenir. II. Mahmut’un katıldığı bu eğlencenin ardından 

Sultan Abdülmecit 1856’da Fransa büyükelçiliğinde düzenlenen bir balonun davetlisi olur.  

“Kadınlı-erkekli bir eğlenceye ilk kez katılan Osmanlı devlet adamları, 
Batılılaşma hareketinin sosyal hayattaki öncülüğünü üstlenerek farklı bir 

eğlence türünün kapısını aralamış ve eğlence kültürünün değişiminde de ilk 

adımı atmıştır, denilebilir” (Bulut, 2015). 



Hatice GÜNDOĞAN 

 

Bilinen ilk maskeli balo, Sultan Abdülaziz döneminde Mustafa Fazıl Paşa’nın 

Çamlıca’daki köşkünde yapılır. Dönemin tanınmış edebiyatçılarından Namık Kemal ve 

Sami Bey’in birer entari giyip kırmızı kravat takarak balonun davetlileri arasında olduğu 

ifade edilmektedir. (Koçu, 1994, 3711) Böylece Avrupa’da 14. yüzyıldan itibaren elitlerin 

düğün törenlerinde yaptıkları bir merasim olan balo, eğlence hayatını renklendiren yeni bir 

unsur olarak aydın kesimin hayatına dahil olur.  
Millî Mücadele Dönemi’nde de balo davetleri devam eder. 4 Ağustos 1920’de 

İstanbul Yat Kulübü’nde verilecek olan ilk balonun “mükemmel ve parlak olması için” 

bütün hazırlıklar yapılır ve İstanbul’a dönmek isteyenler için gece saat üçte vapur temin 

edilebileceğinin de haberi verilir (İsimsiz, 30 Temmuz 1920, 2). İlk balonun ardından 6 

Ağustos 1925 gecesi Yat Kulübü’nde Tayyare Cemiyeti yararına verilen balo da “parlak ve 
başarılı” geçer.  

“Bu baloya katılmak isteyen birçok erkek ve kadın bir gün önce Ada’ya 

giderek otellerde oda kiraladıklarından bütün oteller bir gün öncesinden 
dolmuştu. O gece baloya tahsis edilen salonlar ve bahçe hıncahınç smokin 
giymiş erkeklerle, çoğu Türk olan ve çekici mücevherlerle süslü kadınlarla 
dolmuştu. Baloda hazır bulunanlar arasında Şükrü Kaya, Yahya Kemal, 

Mebus Ekrem Bey’ler, Şükrü Naili Paşa, İstanbul Valisi Muhittin Bey 
(Üstündağ), Süleyman Sami Bey gibi birçok tanınmış kişiler ve yüksek 

tabakadan hanımlar bulunuyordu” (İsimsiz, 30 Temmuz 1920, 2). 

1920’li yılların başında yaklaşık 20 bin nüfuslu bir orta Anadolu kenti olan Ankara, 

ilk zamanlarda zorunlu olarak İstanbul’a gidip gelmesi gereken İstanbul aydın ve 

bürokratlarının gözünde, Millî Mücadele’nin kıt kaynaklarını en etkin şekilde kullanmaya 

çalışan bir mahrumiyet bölgesidir. Kendisine “Ankara’nın nesini sevdiği” sorulduğunda 

“İstanbul’a dönmesini” diye yanıt veren Yahya Kemal, bir anlamda dönem aydınının 

Ankara hakkındaki duygularına da tercüman olur. Başkent olmasıyla birlikte, modern 

topluma özgü davranış biçimlerinin sergileneceği balolar, Ankara’da üst düzey yöneticiler 

ve vekiller arasında yayılır. Bu tarz eğlenceler sayesinde, İstanbullu misafirler açısından 

Ankara daha “yaşanabilir” bir hâl almaya ve böylece aydınların gözündeki olumsuz Ankara 

imajı değişmeye başlar. 

1923’ten sonra balolar, resmiyet ve önem kazanır (Özer 2014). Cumhuriyet’in 

kuruluşunun ardından ilk balo 1925 yılının Eylül ayında İzmir’de verilir. Mustafa Kemal’in 

isteği ile yapılan bu baloyu bir ay sonra yapılan 29 Ekim Cumhuriyet balosu takip eder. 

Davetlileri arasında cumhurbaşkanı başta olmak üzere başbakan, bakanlar, büyükelçiler, 

ordu komutanları ve basın mensupları vardır. Aynı yıl diğer illerde ve ilçelerde de belediye 

başkanları ve askerî makamlar aracılığıyla orduevlerinde veya garnizon komutanlıklarında 

balolar düzenlenmeye başlar. Sonraki yıllarda Ankara’da düzenlenen Cumhuriyet baloları, 

İstanbul, İzmir, Adana, Konya gibi büyük şehirlerden ve diğer illerden gelen yerli ve 

yabancı davetlilerin katılımıyla gerçekleşir (Duman, 1997, 46). Müzikli ve danslı eğlenceler 

kapsamında Cumhuriyet balolarını Türk Ocağı, Hilal-i Ahmer, Himaye-i Etfal gibi 

kurumların düzenlediği yardım baloları takip eder. Kısa sürede ilgi odağı olan baloların 

davetlileri, baloda giyeceği kıyafetin hazırlığına ve sergileyeceği dansı öğrenmeye ciddî 

mesai harcamaya başlar. 



Bir Meşruiyet Mekânı Olarak Balolar ve Baloların Cumhuriyet Dönemi Türk…  

 

Devlet erkânı resmî baloların yanında, davetlilerinin yine protokol üyelerinden 

seçildiği özel balolar da düzenler. 1927 yılının şubat ayında başbakan İsmet İnönü’nün ev 

sahipliğini yaptığı balodan iki gün sonra, Himaye-i Etfal Cemiyeti’nin düzenlediği balo 

Ankara’nın eğlence hayatını hareketlendirir. Himaye-i Etfal Cemiyeti aynı dönemde 

Kastamonu’da da bir balo tertip eder.2 Atatürk’ün yurtiçi gezileri esnasında ziyaret ettiği il 

merkezlerinde, idarî ve askerî makamlar veya eşraf tarafından. Atatürk’ün şerefine balolar 

tertip edilir (Atay, 627). 

2. Siyasî Kamu İle Edebî Kamunun Buluştuğu Nokta: Türk Romanında Balo 

Tanzimat dönemi romanlarında Avrupa ile kıyaslanan Osmanlı baloları, sefahat ve 

tüketim nedeniyle eleştirilirken, Edebiyat-ı Cedîde dönemi romanlarında yüksek bir zevk 

ve eğlence hayatına ait bir eğlence türü olarak görülmüş; sosyal hayatı tamamlayıcı bir 

unsur olarak ele alınmıştır. Tanzimat ve Edebiyat-ı Cedîde dönemi yazarları, romanlarda, 

eğlence hayatında kadının konumlandırılması, gayr-i meşru birliktelikler, kadın ve erkeğin 

davranış biçimleri, kadının metalaştırılması, erkeğin kamusal hayatta özgürleşmesi, tüketim 

ve sefahat… gibi birçok konuya da değinmiştir (Bulut, Vol: 6, Issue: 20, 2015). Balolar ve 

orada yaşanılanların geleneksel hayata aykırı yanları 1920 sonrasında yayımlanan kurgusal 

diğer türlerde de görülür. Bu metinlerde eleştiriler bazen erkek karakterin bazen de kadın 

karakterin bakış açısıyla verilir. Hakkı Süha Gezgin’in “İki Mektup” hikâyesinde Rana, 

balolardan zevk alan orada yaşanan ilişkileri önemseyen arkadaşı Hümeyra’yı “Bu çaylar, 

balolar ve arada sırada yaptığın kaçamaklar, kirli merdivenlerinde seni layık olduğun 

kadar, indirmişler. Ne yazık ki bir mezbeleye düşen sen, hâlâ bir Fatih gururu içinde 
yıldızlarla konuştuğuna inanan gafletinle mesutsun, bence bu kadar düşkün bir saadet 
ancak merhamete değer Hümeyra!” (Gezgin, 2018, 104-105) sözleri ile eleştirirken Ahmet 

Nuri Sekizinci’nin “Dulluğa Veda” hikâyesinde maskeli baloya katılan erkek kahramanın, 

evlenmeyi planladığı Meliha’yla yaptığı maskeli görüşmede ona karşı düşünceleri değişir. 

Meliha’ya “Ben bu gece kanaat hâsıl ettim. Sizin ruhunuzda zevce olmaktan ziyade metres 

olmak sevdası var. Kıyılacak nikâhımızı bir tarafa bırakalım. Ben sizi seviyorum. Siz de 
beni severseniz metresim olur musunuz?” teklifini yapar. Bu durum “kadını toplum 
içerisinde itibarsız bir konuma sokacak bir teklifle karşı karşıya bırakırken erkek karar 
mekanizması olarak varlık gösterir” (Türk 2018, 180) sonucuna ulaştırır. 

Türk romanında baloya ilk yer veren yazarımız Ahmet Midhat Efendi’dir. Baloyu 

“büyük bir salonun içinde erkek, kadın birkaç yüz veyahut birkaç bin adamın bil içtima 
müsavi bir hürriyet üzere eğlenmeleri kaziyesi” şeklinde tanımlayan sanatçının, zihninde 

balodan da büyük, tam bir karnaval imgesi vardır. Yazarın Karnaval adlı romanının 

zeminini balolar oluşturur. Ahmet Midhat Efendi’ye balo veya karnaval ortamı sanatçıların 

kırk yılda dahi tüketemeyecekleri bir sermaye gibi gelir (Ahmet Midhat, 2000: 15). 

Dolayısıyla sanatçının baloya veya karnavala yaklaşımı sanatı için geçerli zengin bir 

malzeme oluşturması açısındandır. 

                                                        
2 Himaye-i Etfal Cemiyeti’nin Kastamonu’da düzenlediği baloya eşi olmadan tek başına gitmek isteyen 

valinin mülkiye müfettişi tarafından soruşturulması basında yer almıştır (İmzasız, 27 Şubat 1927, 2) 



Hatice GÜNDOĞAN 

 

Yeryüzünde Bir Melek (1879), Karnaval (1881), Müşâhedât (1891), Esrâr-ı 
Cinâyât (1884), Ahmet Metin ve Şirzad -Yahut- Roman İçinde Roman (1892), Paris’te Bir 

Türk (1876), Cellât (1884), Haydut Montari (1888), Mesail-i Muğlaka (1898), Arnavutlar 
Solyotlar (1888) romanlarında Ahmet Midhat Efendi’nin “toplumun ahlakî yapısına zarar 

verdiği düşüncesiyle sefahate ve tüketime uzanan Batı tarzı eğlencelere eleştirel bir 
tutumla” yaklaştığı söylenebilir (Bulut, Vol: 6, Issue: 20, 2015,53). 

Edebiyat-ı Cedîde romanında ise balo, Batılı yaşayış tarzının bir parçası ve 

göstergesi olarak yer alır. Tanzimat romanından farklı olarak bu dönemde balolar, sosyal 

hayatı tamamlayıcı bir unsurdur. Edebiyat-ı Cedîde romanındaki salon hayatı Türk 

toplumundaki balo tarzı danslı eğlencelerin yansıması olarak da değerlendirilebilir (Çıkla, 

2004, 224) Safveti Ziya’nın Salon Köşelerinde (1898) romanı başlığından itibaren değişen 

eğlence anlayışının ve kültürel unsurların romanımıza yansıdığını göstermektedir. Ana 

kahraman Şekip’in “kış mevsiminin ilk ve kibar balolarından biri”ne gitmek için hazırlık 

yapmasıyla başlayan roman, özellikle de yabancı ailelerle Tokatlıyan, Odeon, Kristal, 

Union Français gibi o zamanlar İstanbul’un ünlü salonlarında yapılan diğer balolarla devam 

eder (Türk, V. I – N. 2, Summer 2008, 87 – 97). 

Halit Ziya’nın Aşk-ı Memnu (1899), Mehmet Rauf’un Son Yıldız (1927), Karanfil 

ve Yasemin (1924), Böğürtlen (1926), Halas (1929) romanlarında baloya rastlamak 

mümkündür. Mehmet Rauf’un romanlarında balolar, ilişkilerin sosyal ve toplumsal 

boyutunu göstermek, Beyoğlu zevk ve eğlence hayatının kirli ilişkileri içinde, yüksek bir 

hayatı idealleştirmek amacıyla kullanılmıştır (Törenek, 1999, 99-100). Adil Nami’nin 

Balo’dan Sonra (1915) ve Hasan Basri’nin Tango Yüzünden (1916) romanlarında da Batı 

hayranı züppe gençlerin içine düştükleri komik durumlar balo bağlamında aktarılmıştır 

(Gündüz, 2006, 111). 

Yakup Kadri, Kiralık Konak (1922)’la İstanbul’daki toplumsal yaşantının 

değişimini, Ankara (1934) romanı ile de Ankara’daki değişimi işler. Kiralık Konak 

romanına Cevdet Paşa’nın Tezakir’de dile getirdiği bir sebebe gönderme yaparak başlar. 

Cevdet Paşa, zengin Mısır hanedanının İstanbul’a gelip, lüks ve şatafat içinde yaşamaya 

başlamasını, İstanbul’un alafrangalaşmasındaki sebeplerden biri olarak görür. Özellikle 

Mısırlı hanımların alafranga elbise ve eşyalarına rağbet eden İstanbullu hanımlar onları 

taklit etmeye çalışır (Cevdet Paşa, 1953, 20). Yakup Kadri romanına, bu durumun 

İstanbul’da yaşayanların hayat standartlarına ve toplum kültürüne etkisine dikkat çekerek 

başlar: 

“Zamanlar artık eski zamanlar değil, iki sene içinde pek çok âdetler değişti. 
Kışın konaklarda, yazın yalılarda oturan aileler gittikçe azalmaktadır. 
Hususiyle Mısırlıların tehacümünden sonra Boğaziçi’nde yalısı köşkü olup 

da kiraya vermekten sakınanlara ya çok zengin ya çok hesapsız nazariyle 

bakılıyor” (Karaosmanoğlu, 2016, 1). 

Devamında, Beyoğlu’ndaki eğlence hayatı olumsuz bir yaklaşımla verilirken, kızı 

damadı ve torunlarıyla birlikte yaşayan Naim Efendi, eğlence hayatındaki bu değişimi 

bizatihi hisseder. Eski dönemlerde kalabalık gruplarla yaptıkları alaturka sohbetlerin yerini 

sosyetik çay partilerinin, içkili-danslı eğlencelerin aldığı konağa yabancılaşmıştır. Her yıl 

gittikleri Kanlıca’ya o yıl gidememiş olmak damadı Servet Bey’i ve torunları Seniha ile 



Bir Meşruiyet Mekânı Olarak Balolar ve Baloların Cumhuriyet Dönemi Türk…  

 

Cemil’i üzmekten ziyade memnun eder. Çünkü Kanlıca, asrî eğlenceleri ve akşamüstü çay 

ziyafetlerini sekteye uğratmaktadır. 

Cumhuriyet Dönemi romanları içerisinde baloya en fazla yer veren Ankara 

romanıdır. Yakup Kadri’nin Ankara adlı eseri yakın tarihimizin siyasal ve kültürel 

değişimini yansıtan bir roman olma özelliği ile ön plana çıkmaktadır. Millî Mücadele 

Dönemi, Cumhuriyet’in ilk yılları ve 1940’lı yıllara kadarki dönemi olmak üzere 

Ankara’nın üç döneminin ele alındığı romanda zaman ve mekân unsurları etkin bir şekilde 

kullanılmıştır (Tiken, 2013). Salon eğlenceleri, Millî Mücadele’nin hemen ardından 

toplumsal yaşama dâhil olur. Hatta çokluğuyla dikkat çekicidir. Ankara’nın üç döneminin 

anlatıldığı romanda her bir dönem bir kısımda ele alınmıştır. II. Kısım Ankara’nın 1923 

sonrasını anlatır. On bölümden oluşan bu kısmın 1., 2., 3., 4., 5., 7. ve 10. bölümlerinde çay 

partileri, suare veya baloya dair birer sahne vardır: 

1. Bölüm: Hakkı Bey ve eşi Selma Hanım geç biten bir suarenin sabahına uyanır. 

2. Bölüm: Aynı günün akşamında Hakkı Bey ve eşi Selma Hanım bir çaya davetlidir. 

3. Bölüm: Hakkı Bey ve eşi Selma Hanım Ankara Palas’ta yapılan 1927 yılı yılbaşı 

balosuna katılır. 

4. Bölüm: Hakkı Bey ve eşi Selma Hanım Ankara Palas’ta yapılan 1927 yılı yılbaşı 

balosundadır. 

5. Bölüm: Selma Hanım’ın evinde bir çay partisi verir. 

6. Bölüm: Salon hayatına bu kadar karışmanın doğru olup olmadığının sorgulandığı bir 

bölümdür. 

7. Bölüm: Hakkı Bey ve eşi Selma Hanım Ankara Palas’ta yapılan bir balonun davetlisidir. 

10. Bölüm: Daha önce katıldıkları bir balodan bahis vardır. 

İkinci bölüm sabahın beşine kadar süren bir suarenin yorgunluğuyla öğle vakti 

uyanan Selma Hanım’ın kendini ve eşini sorgulamasıyla başlar. Bu durum Selma Hanım 

açısında, yaşadıkları her eğlence gecesinin sonrasında sık sık yaşanmaya başlar. Çünkü 

kocasının bu eğlencelerde teatral bir edayla başka kadınları dansa kaldırması, onları 

eğlendirmeye çalışması, Selma Hanım’ın hoşuna gitmez. Kocası ise her gün düzenlenen bir 

balo, bir suare veya bir çay daveti ile Ankara’yı kuşatan bu eğlence kültürü içinde kendi 

yaptıklarını normal karşılamaktadır. Hemen hemen her gün yapılan bu eğlencelerin hepsine 

katılmak zorunda mıdır? Bu sorunun cevabı mecburî olmamak kaydıyla evet’tir. Yani 

kahraman kendini mecbur hissetmektedir. Bunun sebebi romanın kadın ve erkek 

kahramanına göre değişmektedir. Erkek kahraman için, baloların içki, dans ve kâğıt 

oyununa ve kadınlarla sohbet etme; kadın kahraman için ise Ankara elitini tanıma imkânını 

ve o kesime dâhil olduğu hissini verdiği için bu türlü eğlence partilerini kaçırmazlar. 

Hayatlarına yeni giren bu eğlence kültürünün ilk örnekleri durağandır. Romanda 

Ankara’nın ilk suaresi Selma Hanım’ın gözünden;  

“O zaman, herkes, daha nasıl oturup kalkacağını, nasıl gezineceğini, nasıl 
dans edeceğini hiç bilmezdi. Duvar kenarlarında küme küme hareketsiz 

hanımlara ve büfe başlarında hiç konuşmaksızın, mütemadiyen içip 
çakıştıran toy ve mahcup gençlere rast gelinirdi. Dansa başlamak isteyen 
bazı heveslilerin, meydanda dönen çiftlerin çoğalmasını beklediği görülürdü. 
Herkes birbirini “Haydi bakalım, haydi bakalım,” diye teşvik ederdi” 

(Karaosmanoğlu, 2009: 98-99).  



Hatice GÜNDOĞAN 

 

şeklinde ifade edilir. 

Romanda, 1927 yılının Noel ve yılbaşı balolarına, Ankara’da, her seneden daha 

zevkli bir hazırlanış olduğu ifade edilir. Çünkü o yılki eğlenceler yeni açılmış olan Ankara 

Palas’ın büyük hol ve salonlarında bin kişilik kalabalık bir davetli grubuyla yapılacaktır. 

Akşam yemeğinin ardından, saat ondan itibaren Ankara Palas’ın önü hareketlenmeye 

başlar. İçleri birer mağaza camekânı gibi aydınlatılmış özel araçlarıyla veya kiralanmış şık 

otomobillerle şehrin dört bir yanından gelen misafirler, otelin kapısında birikmiş olan 

meraklı halkın arasından, beyaz eldivenli polislerin yardımıyla içeri girer. Arabaların otelin 

kapısında durmasıyla misafirlerin içeri girişi arasında geçen süre dahi romanda bir seremoni 

olarak aktarılır:  

“Bu insanlar, arabaları tam yaya kaldırımının önüne yanaşınca, bir iki 
dakika süren bir tereddütten sonra ayaklarını basamaklara uzatıyorlar, ağır 
ağır yere inerek, Ankara Palas’ın mermer merdivenlerine doğru ilerliyorlar 

ve kâh çifter, kâh üçer dörder, kadınlı erkekli gruplar halinde bir müddet dış 
vestibulin ortasında birikiyorlardı. Bunları, ağırlaştırılmış birer sinema 
şeridi gibi seyre dalan yerliden ve köylüden mürekkep sokak kalabalığı için, 
hiç şüphesiz balo denilen şey burada başlıyor ve burada bitiyordu” 

(Karaosmanoğlu, 2009, 110). 

Bu cümlelerin romanın en can alıcı cümleleri olduğu söylenebilir. Misafirler içeri 

girdikten sonraki kısım dışarıda bekleyen kalabalığın muhayyilesinde esrarengiz unsurlarla 

doludur. Her ne kadar içerdekiler bu tür eğlencelerin yeni hayatın icaplarından olduğuna ve 

dışarıdakilerin de zamanla alışacağına inansalar da Selma, otelin merdivenlerinden çıkarken 

attığı her adımın halkla arasındaki mesafeyi açtığının farkındadır (Karaosmanoğlu, 2009, 

113). 

Ankara romanındaki ilk balo, gelenekle modernliğin, teoriyle pratiğin sürekli olarak 

çatıştığı bir ortamdır. Ankara’da bulunan elçiliklerin çalışanları, modern davranışlar 

konusunda Ankara elitinin rol modelidir. Fakat bu eğence tarzına alışkın olmayan Türkler 

arasında reveransı abartıp yerlere kadar eğilen erkekler, tanımadığı bir erkekle dans etmek 

istemediği için kendi kabuğuna çekilen kadınlar, kocasının dans ettiği ya da konuştuğu 

kadını kıskandığı için vaktini iç çekişmelerle geçiren hanımlar vardır.  

Servet-i Fünûn romanlarında olduğu gibi Ankara romanında da balo, bir 

tanışma/karşılaşmaya sahne olur. Selma Hanım, III. kısımda kocası olacak olan Neşet 

Sabit’le daha önce Aktepe’de bir bağ evinde tanışmış, Ankara Palas’taki yılbaşı balosunda 

da birbirlerini daha yakından tanıma imkânı bulmuştur. Bu iki kahraman diğerlerinden 

farklı olarak baloyu salt eğlenerek değil fikir teatisinde bulunarak da geçirirler. Sürekli 

kendisini ve ülkenin içinde bulunduğu durumu sorgulayan bu iki kahraman, inkılâbın yanlış 

algılandığı, hayatın dış unsurlarına dair değişikliklerin veya konforun inkılâp anlamına 

gelmediği, inkılâp yıllarının getirdiği refah ve saadetten liyakatsiz kişilerin faydalandığı, 

inkılâpların Ankara’da yeni bir hayat kalıbı oluşturduğu fakat bu kalıbın bize özgü olmadığı 

konusunda hemfikirdir.  

“… bu balo, bu otel, sizin Yenişehir evleriniz, bunlar hep birer hayat 
kalıbıdır ama bizim kendi inkılâbımızın ateşinde dökülmüş kalıplar değil. 

Bizim ruhumuzdaki yeni hayat prensibinin, yeni hayat özünün tomurcuğu da 



Bir Meşruiyet Mekânı Olarak Balolar ve Baloların Cumhuriyet Dönemi Türk…  

 

çatlamadı. Çatlamış olsaydı, memleketteki hayat şartlarının yalnız küçük bir 
ekalliyet lehine değil bütün millet için değişmiş olması lazım gelirdi.” 

(Karaosmanoğlu, 2009, 123) 

Ankara Palas’taki balonun ardından bu sefer Selma Hanım’ın evindeki bir çay 

partisinde Ankara eliti bir araya gelir. Zira her ayın ilk çarşambası Selma Hanım’ın evinde 

çay daveti vardır. (Karaosmanoğlu, 2009, 126) Selma Hanım’ın evindeki çay partisi de 

balonun bütün enstrümanlarını ihtiva etmektedir: müzik, tango, viski ve briç… Selma ve 

eşinin katıldığı çay toplantılarından birinde öncelikle ev sahibesi ve müsteşarın hanımıyla 

tango yapan Hakkı Bey, dansın ardından evin sakin bir köşesine kurulan masalarda briç 

oynar. Ankara halkı arasında rekabet ve kıskançlık hisleriyle karışık modern olma/görünme 

hevesiyle kıyafetler hazırlanır, danslar öğrenilir, yabancı dille karışık bir Türkçe ile 

konuşma gayreti içine girerler (Karaosmanoğlu, 2009, 106). Ev, Neşet Sabit’in alışkın 

olmadığı tarzda tefriş edilmiştir. Neşet Sabit ne yana baksa hoşuna gitmeyen bir unsurla 

karşılaşır ve hem insan hem eşya kalabalığı içerisinde kendi varlığına yer bulamayacak hale 

gelir:  

“Büyük bir mobilya-gramofon durmaksızın dans havaları çalıyordu. Salonun 
ortasında, dudakları ve tırnakları kızıla boyanmış kadınlar, bol paçalı ve dar 

belli erkeklerin kolları arasında dönüp duruyordu. Duvar kenarlarında, 
birtakım adamlar, kimi ellerinde sarı, eflatun ve al çay fincanları, kimi ince, 

uzun wisky kadehleriyle ortada dönenleri candan takip eder görünüyorlardı. 

Neşet Sabit, eline tutuşturulan bir çay fincanı ile bir pasta tabağını nasıl 
idare edeceğini bilmeyerek, şaşkın, perişan, bunların sırasına geçip durdu. 
Artık, bulunduğu noktadan bir yere kımıldamak istemiyordu. Sanki, 

kımıldarsa yürümesini şaşıracak, birine çarpacak veya parkede ayağı kayıp 

boylu boyunca yere yuvarlanacak sanıyordu. Lakin bir yandan, beceriksiz, 
pısırık, toy bir delikanlı vaziyetinde kalmaktan da sıkılıyordu. Çay fincanını 

ve tabağını büfeye koyduktan sonra içeri ki salonlardan birine geçmek 
istedi” (Karaosmanoğlu, 2009, 132).  

Cumhuriyet ideolojisi balolar vasıtasıyla kadını sosyal hayata sokmak ister. 

Fakat Selma Hanım, kadının sosyal hayata ancak çalışarak katılabileceğini 

düşünmektedir. Romanda lüks tüketim ve monden hayat tarzı kadını değerli kılmadığı 

gibi onu metalaştırmak yoluyla değersizleştirmiştir. Üstelik kocasının mütemadiyen 

tekrarlanan suare, çay, balolarda ecnebi bir kadınla flört etmeye başlaması, bu durumun 

Yenişehir salonlarında ağızdan ağza dolaşması, kocasının da “Ankara’nın en güzel, en 
zarif, en şuh ve en çok peşine düşülen kadınının” samimiyetini kazanmış olmayı bir 

gurur kabul edip meşrulaştırmaya çalışması, Selma’nın gurur ve haysiyetini zedeler 

(Karaosmanoğlu, 2009, 154). 

Meşrutiyet ve Cumhuriyet Dönemi yazarlarından olan, milletvekilliği de yapan Aka 

Gündüz’ün romanlarında da yeni hayat ve ona ait değerler yer almaktadır. Meşrutiyet, Millî 

Mücadele ve Cumhuriyet Dönemi ideolojilerini roman, hikâye ve tiyatrolarına yansıtır 

(Güneş 2011). Aka Gündüz’ün Atatürk Dönemi’nde yazdığı romanlarda, baloların sosyal 

dayanışma ve yardımlaşma misyonu ön plana çıkmaktadır. Tank Tango romanındaki “dul 



Hatice GÜNDOĞAN 

 

kadınları himaye balosu”, Çapraz Delikanlı’daki “şefkat balosu”, toplumsal dayanışma 

örnekleri olarak ele alınabilir. 

Aka Gündüz’ün Çapraz Delikanlı romanında (Gündüz 1938), Evkaf Oteli’nde ve 

Hale Gazinosu’nda balolar düzenlenir. Evkaf Oteli’ndeki balo bir Şefkat Balosu’dur. 

Yakışıklılığı ve çapkınlığı ile Ankaralı kadınlar arasında ünlenen Okan, sevgilisi Aykız’a 

meşruiyet kazandırmak için onu, Muallâ ve Neriman hanımların Evkaf Oteli’nde 

düzenlediği Şefkat Balosu’na götürür. Evkaf otelinin üç salonunu dolduran kalabalık, 

Ankara’nın üst düzey kesiminden oluşmaktadır. İpek ve elmaslar ile bezenmiş kadınların 

ilgi odağı Okan ve cemiyet ortamında ilk defa görünecek olan sevgilisidir. Balonun hamisi 
ilk dansı yaparak baloyu açar ve Okan’la meçhul kadını piste davet eder (Gündüz, 1938, 

52). Ankara sosyetesinin bu yeni çifti kibar bir teşekkür reveransıyla daveti kabul eder. 

Sergiledikleri dansla salondaki misafirlerin takdirini toplarlar. Tango, bluz, vals ve çarliston 

gibi dans stillerinin hepsinde başarılı bir performans sergilerler. Davette bulunan diğer 

erkekler, Okan’ın sevgilisi ile dans etmek ister. Genç bayan bütün teklifleri reddeder fakat 

balonun reisinin kendisini dansa kaldırmasını beklediğini söyler. Bunu reise nasıl 

söyleyeceklerini bilemeyen teşrifatçılar endişe ile birlikte söylemeye mecbur kalırlar. Şefkat 
balosunun hamisi olan ihtiyar muhterem zat memnuniyetle kalkar, hayretle bakan gözler ve 

alkışlar arasında güzel kadını dansa kaldırır (Gündüz, 1938, 53). Çapraz delikanlı Okan da 

umumî direktörün ailesinin yanına gider ve müdürü olduğu kalemin daktilo memuru 

Perin’le dans etmeye başlar. 

Ankara’nın o dönemdeki eğlence mekânlarından bir diğeri de Karpiç’in açtığı 

Hale Gazinosu’dur. Gazinoda sık sık sosyeteye tedanslar, dinedanslar verilir, hoşça vakit 

geçirmeleri sağlanır. İçkili, danslı eğlencelerdir (Gündüz, 1938, 104) Viski, Ankara’nın 

barlarında yeni yeni tadılan bir içkidir. İlk defa içenler lezzetini ve kokusunu garipsemiş 

olsalar bile, fiyatı yüksek ve kibar içkisi olduğu için zoraki beğenir görünürler (Gündüz, 

Ben Öldürmedim Kokain, 1933, 5). 

Aka Gündüz, Çapraz Delikanlı romanında, o dönemde Ankara’nın ileri 

gelenlerinin düzenlediği bir toplanma türüne de yer verir. Şehrin ileri gelenleri yeni 

taşındıkları evi, çevrelerine göstermek için evlerinde bir suare tertip etmektedir. Romanda 

Şemsi Beyler, yeni yaptırdıkları evin açılış töreni için dostları arasında özel bir suare tertip 

etmişlerdir. Zarif bir ev, zevkli bir tertip, seçkin misafirler, piyano ve gramofon bu davette 

misafirlerin aklında kalan unsurlardır (Gündüz, Çapraz Delikanlı, 1938, 81). Danslı bir 

eğlence şekli olan bu tür davetlerde de katılımcılar, çeşitli stillerde ve blakboton gibi yeni 

öğrenilmeye başlanan danslarda hünerlerini sergiler (Gündüz, Çapraz Delikanlı, 1938, 83). 

Aka Gündüz’ün diğer bir romanı Çapkın Kız’da da Ankara sakinlerine bir akşam 

programı verilir. Bu program oldukça yoğundur ve neredeyse sabaha kadar süren bir 

eğlenceyi kapsar. Akşam, Yeni Sinema’da Fatma Enise Hanım’ın verdiği konseri izleyerek 

başlar. Konser çıkışı akşam yemeği için Lozan Palas’a davetli olan Çapkın kız ve ailesi -

halasının kızı ve kocası, çocukları- eniştesinin bir akrabasının Çapkın kızın şerefine verdiği 

küçük ziyafete katılır. Gece yarısından sonra da Ankara Palas’taki maskeli baloya iştirak 

ederler (Gündüz, Çapkın Kız, 1930, 18).   

Hilaliahmer’in verdiği maskeli balo Ankara gençlerinin merakla beklediği bir 

eğlencedir. (Gündüz, Çapkın Kız, 1930, 67) Maskeli baloya ailesi ile birlikte gidecek olan 

Betigül, babasının böyle eğlencelere katılmasındaki maksadı şöyle açıklar: “Babam böyle 



Bir Meşruiyet Mekânı Olarak Balolar ve Baloların Cumhuriyet Dönemi Türk…  

 

fırsatları kaçırır mı? Orada kendinden büyüklere compliman çakacak. Asrî desinler diye 
beni prezante edecek. Ben de keyfime bakacağım. Bunun için yarın mektebe 

gelmeyeceğim” (Gündüz, Çapkın Kız, 1930, 72). Demek ki bu tarz eğlencelere katılmak 

Ankara sosyetesi için mektepten daha önemlidir. 

Çapkın kız ve arkadaşlarının Anadolu çocuklarına bakışı olumlu olmasına karşın 

birçok şehirli, Mehmet’le kardeşi Sevil’i küçümser. Onların İstanbul’da bir baloda yöresel 

oyunlar oynamasını alay konusu yaparlar. Şehirlilerin kendisine olumsuz bakışı Mehmet ve 

kardeşinin gözünden kaçmaz. Mehmet, İstanbul’u ve bazı İstanbulluları çok 

beğenmek/sevmekle birlikte şehir hayatında tutunamayacağı kanaatine varır: “Biz burada 
yapamıyoruz. Biz saksısı değiştirilmiş çiçeklere benzeriz. Eksik taraflarını hisseden 

duyguların gururu ağır oluyor” (Gündüz, Çapkın Kız, 1930, 164). 

Sadri Ertem’in Bir Varmış Bir Yokmuş romanında ise Sultan Abdülmecid, Fransız 

Sefareti’nin verdiği baloya katılır. “Şarap, şampanya, neşe, kadın sesi, raks, ipekli kadın 

elbiselerinin hışırtısı, cins cins lavantaların acayip kokusu”, bağımlılıklarının pençesinden 

kurtulmaya çalışan roman kahramanı Abdülmecid’i eski günlerine döndürür (Ertem, 1933, 

82). Fransız sefirin kendisiyle tanıştırdığı Düşes Ema ile Abdülmecid arasında başlayan 

alaka, ertesi günlerde de devam eder. Oryantalist bakışla bir Şark sarayını merak eden Ema, 

Abdülmecid’in davetiyle aklındaki bütün soruların cevabını bulur. 

Mehmet Rauf’un Halas romanında Millî Mücadele Dönemi’nde bir İngiliz 

ailesiyle münasebet kuran Nihat’ın İngiliz Kulübü’nde tertip edilen baloda, bu ailenin kızı 

Beatrice’le tanışması ve ondan etkilenmesi anlatılır: 

“Onu bir gece Buca'da İngiliz kulübünde verilen bir baloda görmüştü, işte o 
andan beri onunla ilgileniyordu. (…) Rüzgâr gibi canlılığı, alev gibi uçuşu, 

sonra birdenbire durularak mahzun denecek surette kibar ve ağırbaşlılığı, 
kısaca her şeyiyle, her hâli ve her rengi ile delikanlı için öyle bir büyü oldu 

ki, Nihat, bütün eğlenceleri bırakarak tüm dikkatini Beatrice üzerinde 

toplayıverdi” (Mehmet Rauf, 2005: 55). 

Halide Edib’in Zeyno’nun Oğlu (1928) romanında balo, medeniyetin en yüksek 

nimeti olarak ifade edilir:  

 “…kendi etrafında kadınlı erkekli asrî bir cemiyet toplayacak, çaylar 

verecek, briç ve poker oynatacak, dansı moda haline sokacak, Diyarbakır’da 
yeni hayatın bir çeşit kraliçesi olacaktı. Giderken gramofon götürüyordu. 
Fakat tesis edeceği sosyete kabiliyet gösterirse, İstanbul’dan bir cazband 

getirteceklerdi. Belki ekâbirden biri Diyarbakır’a gelirse, onun şerefine bir 
balo ile başlayarak, balo gibi medeniyetin en yüksek nimetini de 
Diyarbakır’a tattıracaktı” (Adıvar, 2010, 49). 

Diğer romanlardan farklı olarak Zeyno’nun Oğlu’nda balo, toplumun ahlâkını bozan 

taraflarıyla değil, medenî hayatın bir gerekliliği olarak gösterilmiştir. Balo sayesinde, 

Diyarbakırlılar, daha önce tecrübe etmedikleri yeni yaşam pratiklerini 

deneyimleyecektir. 
  



Hatice GÜNDOĞAN 

 

Sonuç 

Türk toplumunun yepyeni bir medeniyete adım attığının göstergesi olarak algılanan 

balolar Cumhuriyet Dönemi romanlarına yansımıştır. Cumhuriyet baloları, yılbaşı baloları, 

maskeli balolar, hayır amaçlı balolar (şefkat sofraları) ve ev partileri bu romanlarda yer alan 

danslı ve içkili toplantılardır. 

Balolar, Batılı tarzı kadın-erkek ilişkilerinin, eğlence anlayışının, giyim-kuşamın, 

davranış modellerinin ve daha bir dizi yeniliğin mekânı olarak romanlarda yerini alır. 

Cumhuriyet değerlerinin benimsendiğini gösteren bir vitrin konumundadır. Öte yandan bu 

faaliyetler, katılımcılarına meşruiyet kazandırdığı için bürokraside görev almak isteyenlerin 

-bilhassa- balolara iştirak ettikleri romanlarda işlenmiştir. 

Ankara romanında, baloların kültürümüze ait olmadığı ifade edilirken, türkü 

söylenip, yöresel dansların yapıldığı mekânlar olumlanmıştır. Aka Gündüz’ün 

incelediğimiz romanlarında ise balolar, Atatürk ilkelerinin ve modern yaşamın bir gereği ve 

sonucu olarak yer almaktadır.  

  



Bir Meşruiyet Mekânı Olarak Balolar ve Baloların Cumhuriyet Dönemi Türk…  

 

Kaynaklar 

Adıvar, H. E. (2010). Zeyno'nun Oğlu. İstanbul: Can Yayınları. 

Ahmet Midhat. (2000). Karnaval. Ankara: TDK Yayınları. 

Atay, F. R. Çankaya. İstanbul: Pozitif Yayınları. 

Bulut, F. (Vol: 6, Issue: 20, 2015, Vol: 6). Tanzimat ve Edebiyat-ı Cedîde Romanında 

Batılı Bir Eğlence Kültürü: Balo. International Journal Of Eurasia Social 

Sciences , 39-65. 

Cevdet Paşa. (1953) Tezâkir, (Yay. Cavid Baysun), Cilt:1, Ankara: TTK Basımevi. 

Çıkla, S. (2004). Roman ve Gerçek Bağlamında Kültür Değişmeleri ve Servet-i Fünûn 
Romanı. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Duman, D. (1997). Cumhuriyet Baloları. Toplumsal Tarih , 7 (37), 44-48. 

Ertem, S. E. (1933). Bir Varmış Bir Yokmuş. İstanbul: Devlet Matbaası. 

Gezgin, H. S. (2018). Aşk Arzuhalcisi (Haz. E. Bilgehan Türk) İstanbul: Arı Sanat. 

Gündüz, A. (1930). Çapkın Kız. İstanbul: Burhan Cahit Matbaası. 

Gündüz, A. (1933). Ben Öldürmedim Kokain. İstanbul: Akşam Matbaası. 

Gündüz, A. (1938). Çapraz Delikanlı. İstanbul: Semih Lütfi Kitabevi. 

Gündüz, O. (2006). II. Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Türk Romanında Yeni Açılımlar, 

Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, 4/8, 101-164. 

Güneş, M. (2011). Aka Gündüz'ün Hikâye, Roman ve Tiyatrolarında Sosyal Meseleler. 
İstanbul: Kitabevi Yayınları. 

http://tdk.gov.tr. (Son erişim tarihi 2 Mayıs 2017) 

İmzasız, “...”, Cumhuriyet , 30 Temmuz 1920, s. 2. 

İmzasız, “...”, Milliyet . 27 Şubat 1927, s. 2. 

Karaosmanoğlu, Y. K. (2009). Ankara. İstanbul: İletişim. 

Koçu, R. E. (1994). İstanbul Ansiklopedisi. C. 7, İstanbul: Ercan Matbaası. 

Oktay, C. (2003). Siyaset Bilimi İncelemeleri. İstanbul: Alfa. 

Özer, İ. (2014). Osmanlı'dan Cumhuriyet'e Yaşam ve Moda. İstanbul: Truva Yayınları. 

Özev, M. H. (2005). Meşruiyet Kavramının Dönüşümü. Bilim ve Sanat Vakfı Bülteni 
(57), s. 87-97. 

Tiken, S. (2013). Zaman ve Mekân Birlikteliği Açısından Yakup Kadri 

Karaosmanoğlu'nun Ankara Romanı Üzerine Bir İnceleme. Turkhish Studies , 

8/13, 1551-1560. 

Törenek, M. (1999). Hikaye ve Romanlarıyla Mehmet Rauf. İstanbul: Kitabevi 

Yayınları. 

Türk, E. B. (Bahar 2018). “İbnürrefik Ahmet Nuri Sekizinci’nin Hikâyelerinde Kadın” 

Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, S. 43, s. 173-185. 

Türk, H. (Summer 2008). “Novel of the Constitutional Period: Salon Köşelerinde”, 

International Review of Turkology, V. I – N. 2, pp. 87 – 97. 

Ünal, B. (2016). Meşruiyetin Yeniden Üretilmesinde Mekânın Önemi. Amme İdaresi 

Dergisi , 49 (3), 41-57. 

Weber, M. (2003). Sosyoloji Yazıları. (T. Parla, Çev.) İstanbul. 

Yıldırım, E. (2009, Haziran/Temmuz/Ağustos). "Çankaya Kadar Modern ve Seküler; 

Hacı Bayram Kadar Geleneksel ve İslamî Ankara". Medeniyet, Edebiyat ve 

Kültür Bağlamında Şehirlerin Dili, Hece Özel Sayısı , 395. 

http://tdk.gov.tr/


Hatice GÜNDOĞAN 

 

 
 

 
Etik Beyan / İzin Belgesi 


	013 Hatice Gundogan-a

